

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







B 2062 A2 1796

Digitized by Google





Е 2062 A2 1796





`

•

•

,

.

•

. . .

. Digitized by Google

•

É.



## **(E)** U V R E S

## PHILOSOPHIQUES

DE

# LA METTRIE.



. Digitized by Google

÷,

.

,

.

:

;

,

. .

## **E** U V R E S

PHILOSOPHIQUES

#### DE

# LA METTRIE.

NOUVELLE ÉDITION,

Précédée de son Eloge,

Par FRÉDÉRIC II, Roi de Prusse.

TOME PREMIER.

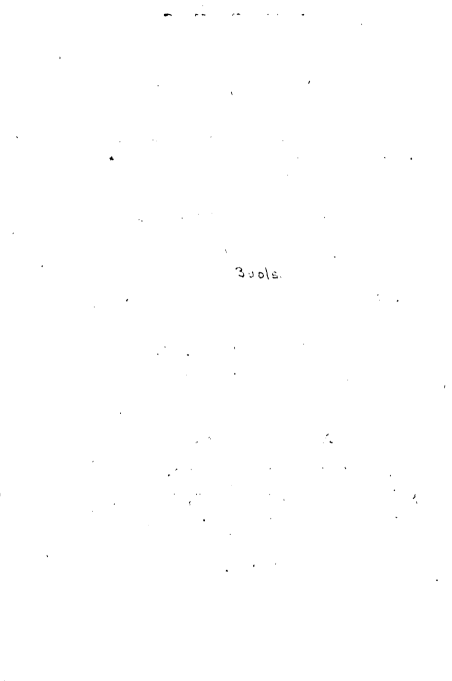
A BERLIN,

Et se trouve à PARIS,

CHEZ CHARLES TUTOT, Imprimeur, rue Favart, Nº. 427.

I 7 9 6.

Digitized by Google



Digitized by Google

# É L O G E

## DE LA METTRIE,

### PAR FRÉDÉRIC II, ROI DE PRUSSE.

JULIEN - OFFRAY DE LA METTRIE naquit à Saint-Malo, le 25 décembre 1709, de Julien - Offray de la Mettrie & de Marie Gaudron, qui vivoient d'un commerce affez confidérable pour procurer une bonne éducation à leur fils. Ils l'envoyerent au college de Coutance pour faire fes humanités, d'où il paffa à Paris dans le college du Pleffis; il fit fa réthorique à Caën, & comme il avoit beaucoup de génie & d'imagination, il remporta tous les prix de l'éloquence : il étoit né orateur; il aimoit paffionnément la poéfie & les belleslettres ; mais fon pere, qui crut qu'il y avoit plus à gagner pour un eccléfiaftique que pour un poëte, le deftina à l'églife ; il l'envoya l'année fuivante au college du Pleffis, où il fit fa logique fous M. Cordier, qui étoit plus Janfénifte que Logicien.

C'eft le caractere d'une ardente imagination, de faifir avec force les objets qu'on lui présente ; comme c'eft le caractere de la jeunesse d'être prévenue des premieres opinions qu'on lui inculque : tout autre disciple auroit adopté les sentimens de son maître; ce n'en sur pas assez pour le jeune la Mettrie, il devint Jansénisse, & composa un ouvrage qui eut vogue dans le parti.

Tome I.

Digitized by Google

En 1725, il étudia la phyfique au college d'Harcourt, & y fit de grands progrès. De retour en fa patrie, le fieur Hunault, médecin de Saint - Malo, lui confeilla d'embrasser cette profession : on persuada le pere ; on l'assur que les remedes d'un médecin médiocre rapporteroient plus que les absolutions d'un bon prêtre. D'abord le jeune la Mettrie s'appliqua à l'anatomie ; il dissequa pendant deux hivers; après quoi il prit en 1725, à Rheims, le bonnet de docteur, & y fut reçu médecin.

En 1733, il fut étudier à Leyde sous le fameux Boerhaave. Le maître étoit digne de l'écolier, & l'écolier le rendit bientôt digne du maître. M. la Mettrie appliqua toute la force de son esprit à la connoissance & à la cure des infirmités humaines, & il devint grand médecin dès qu'il voulut l'être, En 1734 il traduisit, dans ses momens de loisir, le traité de seu M. Boerhaave, son aphrodifiacus, & y joignit une differtation fur les maladies vénériennes, dont lui-même étoit l'auteur. Les vieux médecins s'éleverent en France contre un écolier qui leur faisoit l'affront d'en savoir autant qu'eux. Un des plus célebres médecins de Paris lui fit l'honneur de critiquer son ouvrage ( marque certaine qu'il étoit bon ). La Mettrie replique, & pour confondre d'autant plus son adversaire, en 1736 il composa un traité du vertige, offimé de tous les médecins impartiaux.

Par un malheureux effet de l'imperfection humaine, une certaine baffe jaloufie est devenue un des attributs des gens de lattres ; elle irrite l'esprit de ceux qui sont en possation des réputations contre les progrès des génies naisfans,: cette rouille s'attache aux talens fans les détruire, mais elle leur nuit quelquefois. M, la Mettrie,

j

qui avançoit à pas de géant dans la carrière des sciences, souffrit de cette jalousse, & sa vivacité l'y rendit trop sensible.

Il traduisit à Saint-Malo les aphorismes de Boerhaave, la matiere médicale, les procédés chymiques, la théorie chymique, & les inftitutions du même auteur. Il publia presque en même temps un abrégé de Sydenham. Le jeune médecin avoit appris, par une expérience prématurée, que pour vivre tranquille, il vaut mieux traduire que composer; mais c'est le caractere du génie de s'échapper à la réflexion. Fort de ses propres sorces, si je puis m'exprimer ainsi, & rempli des recherches de la nature qu'il faisoit avec une dextérité infinie, il voulut communiquer au public les découvertes qu'il avoit faites. Il donna fon traité sur la petite vérole, sa médecine pratique, & fix volumes de commentaires sur la physiologie de Boerhaave : tous ces ouvrages parurent à Paris, quoique l'auteur les eût composés à Saint-malo. Il joignoit à la théorie de son art une pratique toujours heureuse : ce qui n'est pas un petit éloge pour un médecin.

En 1742, M. la Mettrie vint à Paris, attiré par la mort de M. Hunault, fon ancien maître : les fameux Morand & Sidobre le placerent auprès du duc de Grammont, & peu de jours après ce seigneur lui obtint le brevet de médecin des gardes; il accompagna ce duc à la guerre, & fut avec lui à la bataille de Dettingue, au siege de Fribourg & à la bataille de Fontenoi, où il perdit fon protecteur, qui y sut tué d'un coup de canon.

M. la Mettrie ressentit d'autant plus vivement cette perte, que ce fut en même temps l'écueil de la fortune. Voici ce qui y donna lieu. Pendant la campagne de Fri-

a ij

bourg, M. la Mettrie fut attaqué d'une fievre chaude : une maladie est pour un philosophe une école de phyfique; il crut s'appercevoir que la faculté de penser n'étoit qu'une suite de l'organisation de la machine, & que le dérangement des ressorts influoit considérablement sur cette partie de nous-mêmes, que les métaphysiciens appellent l'ame. Rempli de ces idées pendant sa convalescence, il porta hardiment le flambeau de l'expérience dans les ténebres de la métaphyfique; il tenta d'expliquer, à l'aide de l'anatomie, la texture déliée de l'entendement, & il ne trouva que de la mécanique où d'autres avoient supposé une essence supérieure à la matiere. Il fit imprimer ses conjectures philosophiques sous le titre d'Histoire naturelle de l'ame. L'aumonier du régiment fonna le tocfin contre lui, & d'abord tous les dévots crierent.

Le vulgaire des eccléfiastiques est comme Dom Quichotte, qui trouvoit des aventures merveilleuses dans des évenemens ordinaires; ou comme ce fameux militaire, qui trop rempli de son système, trouvoit des colonnes dans tous les livres qu'il lisoit. La plupart des prêtres examinent tous les ouvrages de littérature comme fi c'étoient des traités de théologie; remplis de ce seul objet, ils voient des héréssies par-tout : de-là viennent tant de faux jugemens & tant d'accusations formées, pour la plupart, mal-à-propos contre les auteurs. Un livre de physique doit être lu avec l'esprit d'un physicien; la nature, la vérité est son juge; c'est elle qui doit l'absoudre ou le condamner : un livre d'astronomie veut être lu dans un même sens. Si un pauvre médecin prouve qu'un coup de bâton fortement appliqué fur le crâne dérange l'esprit, ou bien qu'à un certain degré de chaleur la raison s'égare, il faut lui prouver le contraire ou se taire. Si un astronome habile démontre, malgré Josué, que la terre & tous les globes célestes tournent autour du soleil, il faut, ou mieux calculer que lui, ou souffrir que la terre tourne.

Mais les théologiens, qui par leurs appréhenfions continuelles pourroient faire croire aux foibles que leur caufe est mauvaise, ne s'embarrassent pas de si peu de chose. Ils s'obstinerent à trouver des semences d'hérésie dans un ouvrage qui traitoit de physique : l'auteur essure persécution affreuse, & les prêtres soutinrent qu'un médecin, accusé d'hérésie, ne pouvoit pas guérir les gardes-françoises.

A la haine des dévots se joignit celle de se rivaux de gloire : celle-ci se ralluma sur un ouvrage de M. la Mettrie, intitulé la *Politique des médecins*. Un homme plein d'artifice, & dévoré d'ambition, aspiroit à la place vacante de premier medecin du roi de France; il crut, pour y parvenir, qu'il lui suffisoit d'accabler de ridicule ceux de se confreres qui pouvoient prétendre à cette charge. Il fit un libelle contre eux, & abusant de la facile amitié de M. la Mettrie, il le séduisit à lui prêter la volubilité de sa plume & la sécondité de son imagination : il n'en fallut pas davantage pour achever de perdre un homme peu connu, contre lequel étoient toutes les apparences, & qui n'avoit de protection que son mérite.

M. la Mettrie, pour avoir été trop fincere comme philosophe & trop officieux comme ami, fut obligé de renoncer à la patrie. Le duc de Duras & le vicomte du

V

Chaila lui confeillerent de se souffraire à la haine des prêtres & à la vengeance des médecins. Il quitta donc, en 1746, les hôpitaux de l'armée, où M. de Séchelles l'avoit placé, & vint philosopher tranquillement à Leyde. Il y composa sa *Pénélope*, ouvrage polémique contre les médecins, où à l'exemple de Démocrite, il plaisantoit sur la vanité de sa prosession : ce qu'il y eut de singulier, c'est que les médecins, dont la charlatanerie y est peinte au vrai, ne purent s'empêcher d'en rire eux-mêmes en le lisant : ce qui marque bien qu'il se trouvoit dans l'ouvrage plus de gaieté que de malice.

M. la Mettrie ayant perdu de vue ses hôpitaux & ses malades, s'adonna entierement à la philosophie spéculative; il fit son Homme machine, ou plutôt il jetta sur le papier quelques pensées fortes sur le matérialisme, qu'il s'étoit fans doute proposé de rédiger. Cet ouvrage, qui devoit déplaire à des gens, qui par état sont ennemis déclarés des progrès de la raison humaine, révolta tous les prêtres de Leyde contre l'auteur : calvinistes, catholiques & luthériens, oublierent en ce moment que la consubstantiation, le libre arbitre, la messe des morts & l'infaillibilité du pape les divisoient; ils se réunirent tous pour persécuter un philosophe, qui avoit de plus le malheur d'être François, dans un temps où cette monarchie faisoit une guerre heureuse à leurs Hautes-Puissances.

Le titre de philosophe & de malheureux fut suffisant pour procurer à M. la Mettrie un asile en Prusse, avec une pension du roi. Il se rendit à Berlin au mois de février de l'année 1748; il y sut reçu membre de l'académie royale des sciences. La médecine le revendiqua

vi

à la métaphyfique, & il fit un traité de la Dyffenterie & un autre de l'Afthme, les meilleurs qui aient été écrits fur ces cruelles maladies. Il ébaucha différens ouvrages fur des matieres de philosophie abstraite qu'il s'étoit proposé d'examiner; & par une fuite des fatalités qu'il avoit éprouvées, ces ouvrages lui furent dérobés : mais il en demanda la suppression auffitôt qu'ils parurent.

M. la Mettrie mourut dans la maifon de milord Tirconnel, ministre plénipotentiaire de France, auquel il avoit-rendu la vie. Il semble que la maladie, connoissant à qui elle avoit à faire, ait eu l'adresse de l'attaquer d'abord au cerveau, pour le terrasser plus sûrement : il prit une fievre chaude avec un délire violent : le malade fut obligé d'avoir recours à la science de se collegues, & il n'y trouva pas la ressource qu'il avoit si souvent, & pour lui & pour le public, trouvée dans la sienne propre.

Il mourut le 11 de novembre 1751, âgé de 43 ans. Il avoit épousé Louise-Charlotte Dréauno, dont il ne laissa qu'une fille, âgée de cinq ans & quelques mois.

M. la Mettrie étoit né avec un fond de gaieté naturelle, intariffable; il avoit l'efprit vif & l'imagination fi féconde, qu'elle faisoit croître des fleurs dans le terrein aride de la médecine. La nature l'avoit fait orateur & philosophe; mais un présent plus précieux encore qu'il reçut d'elle, fut une ame pure & un cœur serviable. Tous ceux auxquels les pieuses injures des théologiens n'en imposent pas, regrettent en M. la Mettrie un honnête homme & un favant médecin.

Vii



i

•

•

.

# DISCOURS

### PRÉLIMINAIRE.

JE me propose de prouver que la Philosophie; toute contraire qu'elle est à la Morale & à la Religion, non-seulement ne peut détruire ces deux liens de la société, comme on le croit communément, mais ne peut que les resserrer & les fortifier de plus en plus. Une differtation de cette importance, si elle est bien faite, vaudra bien, à mon avis, une de ces préfaces triviales, où l'auteur, humblement à genoux devant le Public, s'encense cependant avec sa modestie ordinaire : & j'espere qu'on ne la trouvera pas à la tête d'ouvrages de la nature de ceux que j'ose réimprimer, malgré tous les cris d'une haine (\*) qui ne mérite que le plus parfait mépris.

- « Preuves de l'existence de dieu par les » merveilles de la nature.
- (\*) Odium Theologicum. Tome I.

Ouvrez les yeux, vous verrez affiché de toutes parts:

### DISCOUR\$

- » Preuves de l'immortalité de l'ame par la » géométrie et l'algebre.
- » La religion prouvée par les faits.
- » Théologie phyfique ».

2

Et tant d'autres livres semblables. Lisez-les, fans autre préparation, vous ferez perfuadés que la philosophie est par elle-même favorable à la religion et à la morale, & qu'enfin l'étude de la nature est le plus court chemin pour arriver, tant à la connoissance de fon adorable auteur. qu'à l'intelligence des vérités morales & révélées. Livrez-vous enfuite à ce genre d'étude; & sans embrasser toute cette vaste étendue de physique, de botanique, de chymie, d'histoire naturelle, d'anatomie, fans vous donner la peine de lire les meilleurs ouvrages des philosophes de tous les siecles, faites - vous médecin seulement, à coup fûr vous le ferez comme les autres. Vous reconnoîtrez la vanité de nos déclamateurs, soit qu'ils fassent retentir nos temples, soit qu'ils fe récrient éloquemment dans leurs ouvrages fur les merveilles de la nature ; & suivant l'homme pas à pas, dans ce qu'il tient de ses divers âges, dans ses passions, dans ses maladies, dans sa structure, comparée à celle des animaux, vous conviendrez que la foi seule nous conduit à la croyance d'un être suprime; & que l'homme,

brganifé comme les autres animaux, pour quelques dégrés d'intelligence de plus, foumis aux mêmes loix, n'en doit pas moins subir le même fort. Ainsi du faîte de cette immortalité glorieuse, du haut de cette belle machine théologique, vous descendrez, comme d'une gloire d'opéra, dans ce parterre phyfique, d'où ne voyant par-tout autour de vous que matiere éternelle, & formes qui se succedent & périssent fans-cesse, confus, vous avouerez qu'une entiere destruction attend tous les corps animés. Et enfin ce tronc du système des mœurs parfaitement déraciné par la philosophie, tous les efforts qu'on a faits pour concilier la philosophie avec la morale, et la théologie avec la raison, vous paroîtront frivoles et impuissants.

Tel est le premier point de vue & le plan de ce discours ; avançons & développons toutes ces idées vagues & générales.

La philosophie, aux recherches de laquelle tout est soumis, est soumise elle-méme à la nature, comme une fille à fa mere. Elle a cela de commun avec la vraie médecine, qu'elle se fait honneur de cet esclavage, qu'elle n'en connoît point d'autre, & n'entend point d'autre voix. Tout ce qui n'est pas puisé dans le sein même de la nature, tout ce qui n'est pas phénomenes, causes, effets, science des choses, en un mot,

A 2

ne regarde en rien la philosophie, & vient d'une source qui lui est étrangere.

Telle est la morale; fruit arbitraire de la politique, qui peut à juste titre revendiquer ce qu'on lui a injustement usurpé. Nous verrons dans la suite, pourquoi elle a mérité d'être mise au nombre des parties de la philosophie, à laquelle il est évident que proprement elle n'appartient pas.

Les hommes avant formé le projet de vivre ensemble, il a fallu former un système de mœurs politiques, pour la sûreté de ce commerce : & comme ce font des animaux indociles, difficiles à dompter, & courant spontanément au bienêtre, per fas & nefas, ceux qui par leur sagesse & leur génie ont été dignes d'être placés à la tête des autres, ont fagement appellé la religion au fecours des regles & des loix, trop fensés, pour pouvoir prendre une autorité abfolue fur l'impétueuse imagination d'un peuple turbulent & frivole. Elle a paru les yeux couverts d'un bandeau facré; & bientôt elle a été entourée de toute cette multitude qui écoute bouche béante & d'un air stupefait les merveilles dont elle est avide; merveilles qui la contiennent, ô prodige! d'autant plus qu'elle les comprend moins.

Au double frein de la morale & de la religion, on a prudemment ajouté celui des supplices. Les

4

### PRÉLIMINAIRE.

bonnes, & sur-tout les grandes actions n'ont point éte fans récompense, ni les mauvaises fans punition & le funeste exemple des coupables a retenu ceux qui alloient le devenir. Sans les gibets, les roues, les potences, les échafauds, fans ces hommes vils, rebut de la nature entiere, qui pour de l'argent étrangleroient l'univers, malgré le jeu de toutes ces merveilleus machines, le plus foible n'eût point éte à l'abri du plus fort.

Puisque la morale tire son orgine de la politique, comme les loix & les bourreaux; il s'enfuit qu'elle n'est point l'ouvrage de la nature, ni par conféquent de la philosophie, ou de la raison, tous termes synonymes.

De-là encore il n'est pas surprenant que la philosophie ne conduise point à la morale, pour se joindre à elle, pour prendre son parti, & l'appuyer de ses propres sorces. Mais il ne faut pas croire pour cela qu'elle nous y conduise, comme à l'ennemi, pour l'exterminer; si elle marche à elle, le slambeau à la main, c'est pour la reconnoître en quelque sorte, & juger de sang froid de la différence essentielle de leurs intérêts.

Autant les choses sont différentes des mœurs, le sentiment des loix, & la vérité de toute coavention arbitraire, autant la philosophie est diffé-

A 3

\$

rente de la morale; ou fi l'on veut, autant la morale de la nature ( car elle a la fienne ) differe de celle qu'un art admirable a fagement inventée. Si celle-ci paroît pénétrée de refpect pour la célefte fource dont elle est émanée ( la religion ), l'autre n'en a pas un moins profond pour la vérité, ou pour ce qui en a même la fimple apparence, ni un moindre attachement à fes goûts, fes plaifirs, & en général à la volupté. La religion est la bouffole de l'une, le plaifir celle de l'autre, en tant qu'elle fent; la vérité en tant qu'elle penfe.

Ecoutez la premiere : elle vous ordonnera impérieusement de vous vaincre vous-mêmes; décidant fans balancer que rien n'est plus facile, & que « pour etre vertueux, il ne faut que vouloir ». Prètez l'oreille à la feconde; elle vous invitera à fuivre vos penchants, vos amours & tout ce qui vous plaît: ou plutôt dès-lors vous les avez déjà fuivis. En ! que le plaisir qu'elle nous infpire, nous fait bien fentir, fans tant de raisonnemens superflus, que ce n'est que par lui qu'on peut être heureux !

Ici, il n'y a qu'à fe laisser doucement aller aux agréables impulsions de la nature : là il faut se roidir, se *régimber* contr'elle. Ici, il suffit de se conformer à soi-même, d'être ce qu'on est, & en quelque sorte, de se ressembler ; là,

6



PRÉLIMINAIRE. 7 il faut reffembler aux autres malgré foi, vivre & presque penser comme eux. Quelle comédie !

Le philosophe a pour objet ce qui lui paroît vrai, ou faux, abstraction faite de toutes conféquences : le légiflateur, peu inquiet de la vérité, craignant même peut-être ( faute de philosophie, comme on le verra) qu'elle ne transpire, ne s'occupe que du juste et de l'injuste, du bien & du mal moral. D'un côté, tout ce qui paroît être dans la nature, est appellé vrai; & on donne le nom de faux à tout ce qui n'y est point, à tout ce qui est contredit par l'observation & par l'expérience : de l'autre, tout ce qui favorise la société, est décoré du nom de juste, d'équitable, &c. tout ce qui blesse fes intérêts, est flétri du nom d'injuste; en un mot, la morale conduit à l'équité, à la justice, &c. & la philosophie, tant leurs objets sont divers, à la vérité.

La morale de la nature, ou de la philosophie, est donc austi différente de celle de la religion & de la politique, mere de l'une & de l'autre, que la nature l'est de l'art. Diamétralement opposées, jusqu'à se tourner le dos, qu'en faut-il conclure, sinon que la philosophie est absolument inconciliable avec la morale, la religion & la politique, rivales triomphantes dans la société, honteusement humiliées dans la folitude du cabinet & au flambeau de la raison : humiliées fur-tout

A 4

#### DISCOURS

par les vains efforts même que tant d'habiles gens ont faits pour les accorder ensemble.

La nature auroit – elle tort d'etre ainfi faite, & la raifon de parler fon langage, d'appuyer fes penchants & de favorifer tous fes gouts ? La fociété d'un autre côté auroit-elle tort à son tour de ne pas fe mouler fur la nature ? Il est ridicule de demander l'un, & tout-à-fait extravagant de propofer l'autre.

Mauvais moule fans-doute pour former une fociété, que celui d'une raifon, fi peu à la portée de la plupart des hommes, que ceux qui l'ont le plus cultivée, peuvent feuls en fentir l'importance & le prix ! Mais auffi, plus mauvais moule encore pour former un philosophe, celui des préjugés & des erreurs qui font la base fondamentale de la fociété.

Cette réflexion n'a point échappé à la prudence des légiflatenrs éclairés; ils ont trop bien connu les animaux qu'ils avoient à gouverner.

On fait aifément croire aux hommes ce qu'ils défirent; on leur perfuade fans peine ce qui flatte leur amour propre; & ils étoient d'autant plus faciles à féduire, que leur fupériorité fur les autres animaux les avoit déjà aidés à fe laiffer ébleuir. Ils ont cru qu'un peu de boue organifée pouvoit être immortel.

La nature défavoue cependant cette doctrine

₿¢.

Préliminaire.

puérile : c'est comme une écume qu'elle rejette & laisse au loin sur le rivage de la mer théologique; &, fi l'on me permet de continuer de parler métaphoriquement, j'oserois dire que tous les rayons qui partent du sein de la nature, fortifiés & comme réfléchis par le précieux miroir de la philosophie, détruisent & mettent en poudre un dogme qui n'est fondé que sur la prétendue utilité morale dont il peut être. Quelle preuve en demandez-vous ? Mes ouvrages même, puisqu'ils ne tendent qu'à ce but, ainfi que tant d'autres beaucoup mieux faits, ou plus favans, s'il faut l'être pour démontrer ce qui faute aux yeux de toutes parts : qu'il n'y a qu'une vie, & que l'homme le plus superbe les établit en vain fur une vanité mortelle comme lui. Oui, & nul fage n'en disconvient, l'orgueilleux monarque meurt tout en entier, comme le sujet modeste & le chien fidele : vérité terrible, fi l'on veut, mais pour ces esprits dont l'enfance est l'âge éternel; ces esprits auxquels un fantôme fait peur; car elle ne laisse pas plus de doute que de crainte chez ceux qui sont tant soit peu capables de réfléchir; chez ceux qui ne détournent pas la vue de ce qui la frappe à chaque instant d'une façon fi vive & fi claire; chez ceux enfin qui ont acquis, pour le dire ainsi, plus de maturité que d'adolescence.

Mais si la philosophie est contraire aux conventions sociales, aux principaux dogmes de la religion, aux mœurs, elle rompt les liens qui tiennent les hommes entr'eux ! Elle fappe l'édifice de la politique par ses sondemens !

Esprits sans profondeur, & sans justesse, quelle terreur panique vous effarouche! Quel jugement précipité vous emporte au-delà du but & de la vérité ! Si ceux qui tiennent les rênes des empires, ne résléchissoient pas plus solidement, ô le bel honneur, & la brillante gloire qui leur en reviendroit ! La philosophie prise pour un poison dangereux, la philosophie, ce solide pivot de l'éloquence, cette lymphe nourriciere de la raison, seroit proscrite de nos conversations, & de nos écrits; impérieuse & tyrannique reine, on n'oseroit en prononcer même le nom, fans craindre la Sibérie: & les philosophes chasses & bannis, comme perturbateurs, auroient le même fort qu'autresois les prétendus médecins de Rome.

Non, erreur fans-doute, non, la philofophie ne rompt, ni ne peut rompre les chaînes de la fociété. Le poifon est dans les écrits des philofophes, comme le bonheur dans les chanfons, ou comme l'esprit dans les bergers de Fontenelle. On chante un bonheur imaginaire; on donne aux bergers dans une églogue un esprit qu'ils n'ont pas : on suppose dangereux ce qui est bien éloigné

PRÉLIMINAIRE. de l'être : car la fappe, dont nous avons parlé, bien différente de celle de nos tranchées, est idéale, métaphyfique, & par confequent elle ne peut rien détruire, ni renverser, si ce n'est hypothétiquement. Or qu'est-ce que renverser dans une hypothese les usages introduits & accrédités dans la vie civile? C'est n'y point toucher réellement, & les laisser dans toute leur vigueur.

Je vais tâcher de prouver ma these par des raifonnemens fans réplique.

De la contradiction de principes d'une nature aussi diverse que ceux de la philosophie & de la politique; de principes dont le but & l'objet font effentiellement différens; il ne s'enfuit nullement que les uns refutent ou détruisent les autres. Il n'en est pas des spéculations philosophiques, aux principes reçus dans le monde, & de la croyance néceffaire ( je le suppose ) à la sureté du commerce des hommes, comme de la théorie à la pratique de cet art. Ici, l'une a une influence si directe, si absolue sur l'autre, que malheur aux malades, dont quelque Chiraca a enfilé le mauvais chemin ! Là, des méditations philosophiques, aussi innocentes que leurs auteurs, ne peuvent corrompre ou empoisonner la pratique de la société, qui n'a point d'usages respectés par le peuple, fi comiques & si ridicules qu'ils soient, auxquels tout philosophe n'applaudisse auffi volontiers, quand il le fuit, que ceux qui le sont le moins : sort fâché saus-doute de porter le moindre échec à ce qui fait, ou plutôt passe pour faire la tranquillité publique.

La raifon pour laquelle deux chofes auffi contraires en apparence, ne se nuisent cependant en aucune maniere, c'est donc que leurs objets n'ont rien de commun entr'eux, leur but etant auffr divers, auffi éloigné l'un de l'autre, auffi opposé, que l'orient & l'occident. Nous verrous dans la fuite que loin de se détruire, la philosophie & la morale peuvent très-bien agir & veiller de concert à la fûreté du public; nous verrous que fi l'une influe sur l'autre, ce n'est qu'indirectement, mais toujours à son avantage; de sorte que, comme je l'ai dit d'abord, les nœuds de la focieté sont resservés par ce qui semble, à la premiere vue, devoir les rompre & les diffoudre : paradoxe plus furprenant encore que le premier. & qui ne fera pas moins clairement démontré, à ce que j'espere, à la fin de ce discours.

Quelle lumiere affreuse feroit celle de la philosophie, si elle n'éclairoit les uns, qui sont en si petit nombre, que pour la perte & la ruine des autres, qui composent presque tout l'univers!

Gardons-nous de le penser. Les perturbateurs de la société n'ont été rien moins que des phi-

IŻ

### PRÉLIMINAIRE.

losophes, comme on le verra plus loin; & la philosophie, amoureuse de la feule vérité, tranquille contemplatrice des beautés de la nature, incapable de témérité & d'usurpation, n'a jamais empiété sur les droits de la politique Quel est le philosophe en effet, si hardi qu'on veuille le supposer, qui en attaquant le plus vivement à force ouverte tous les principes de la morale, comme j'ose le faire dans mon *Anti-Sénèque*, disconvienne que les intérêts du public ne soient pas d'un tout autre prix que ceux de la philosophie?

La politique, entourée de tous fes miniftres, va criant dans les places publiques, dans les chaires, & prefque fur les toits : Le corps n'est rien, l'ame est tout ; mortels, fauvez-vous, quoiqu'il vous en coûte. Les philosophes rient, mais ils écrivent tranquillement ; pour apôtres & pour ministres, ils n'ont qu'un petit nombre de sectateurs aussi doux & aussi paisibles qu'eux, qui peuvent bien se réjouir d'augmenter leur troupeau, & d'enrichir leur domaine de l'heureusse acquisition de quelques beaux génies, mais qui feroient au dése choses civiles, loin de vouloir, comme on l'imagine communément, tout bouleverser.

Les prêtres déclament, échauffent les esprits par des promesses magnifiques, bien dignes d'enfler un sermon éloquent; ils prouvent tout ce qu'ils

12

avancent, fans fe donner la peine de raifonner; ils veulent enfin qu'on s'en rapporte à dieu : & leurs foudres font prêts à écrafer & réduire en poudre quiconque est affez raifonnable pour ne pas vouloir croire aveuglément tout ce qui révolte le plus la raifon. Que les philosophes fe conduisent plus fagement ! Pour ne rien promettre, ils n'en font pas quittes à fi bon marché; ils payent en choses fensées & en raifonnemens folides, ce qui ne coûte aux autres que du poumon & une éloquence aussi vuide & aussi vaine que leurs promesses. Or le raifonnement pourroit-il être dangereux, lui qui n'a jamais fait ni enthoussiaste, ni fecte, ni même théologien ?

Entrons dans un plus grand détail, pour prouver plus clairement que la philosophie la plus hardie n'est point effentiellement contraire aux bonnes mœurs, & ne traîne en un mot aucune sorte de danger à sa fuite.

Quel mal, je le demande aux plus grands ennemis de la liberté de penfer & d'écrire, quel mal y a-t-il d'acquiescer à ce qui paroît vrai, quand on reconnoît avec la même candeur, & qu'on suit avec la même fidélité ce qui paroît sage & utile? A quoi ferviroit donc le slambeau de la physique? A quoi bon toutes ces curieus observations ? Il faudroit éteindre l'un, & dédaigner les autres; au lieu d'encourager, comme font les plus grands

14

Digitized by Google

### PRÉLIMINAIRE.

princes les hommes qui se dévouent à ces laborieuses recherches. Ne peut-on tâcher de deviner & d'expliquer l'énigme de l'homme ? En ce cas, plus on seroit philosophe, plus, ce qu'on n'a jamais pensé, on seroit mauvais citoyen. Enfin quel funeste présent seroit la vérité, se elle n'étoit pas toujours bonne à dire ? Quel apanage superstu feroit la raison, se elle étoit faite pour être captivée & subordonnée ? Soutenir ce système, c'est vouloir ramper, & dégrader l'espece humaine : croire qu'il est des vérités qu'il vaut mieux laisser éternellement ensevelies dans le sein de la nature, que de les produire au grand jour, c'est favoriser la superstition & la barbarie.

Qui vit en citoyen, peut écrire en philosophe. Mais écrire en philosophe, c'est enseigner le matérialisme ! Eh bien ! quel mal ! Si ce matérialisme est fondé, s'il est l'évident résultat de toutes les observations & expériences des plus grands philosophes & médecins; si l'on n'embrasse ce système, qu'après avoir attentivement fuivi la nature, fait les mêmes pas affidument avec elle dans toute l'étendue du regne animal, & pour ainfi dire après avoir approfondi l'homme dans tous ses âges & dans tous ses états? Si l'orthodoxe suit le philosophe plutôt qu'il ne l'évite; s'il ne cherche ni ne forge exprès sa doctrine, s'il la rencontre en quelque, sorte, qu'elle se trouve à la fuite de ses

10

recherches & comme fur fes pas, est-ce donc un crime de la publier? La vérité même ne vaudroitelle donc pas la peine qu'on fe baissant en quelque forte pour la ramasser?

Voulez-vous d'autres argumens favorables à l'innocence de la philosophie? Dans la foule qui se présente, je ne choisirai que les plus frappants.

La Motte le Vayer a beau dire que la mort est préférable à la mendicité; non-feulement cela ne dégoûte point de la vie ces objets dégoûtants de la pitié publique, (en! quel si grand malheur, s'il étoit possible que ces malheureux, accessibles à cette façon de penser, délivrassent la société d'un poids plus qu'inutile à la terre)! mais quel est l'infortuné mortel, qui du faite de la fortune, précipité dans un abyme de misere, ait, en conséquence de cette proposition philosophique, attenté à ses jours?

Les Stoïciens ont beau crier : fors de la vie, fi elle t'efl à charge ; il n'y a ni raison, ni gloire à rester en proie à la douleur, ou à la pauvreté ; délivres-toi de toi-méme, rends-toi insensible, comme heureux. à quelque prix que ce soit. On ne se tue pas plus pour cela, qu'on ne tue les autres ; & on n'en vole pas davantage, soit qu'on ait de la religion, soit qu'on n'en ait pas. L'instinct, l'espérance (divinité qui sourit aux malheureux, sentiment qui meurt le dernier dans l'homme), & la potence

P R É L I M I N A I R E. 17 potence, y ont mis bon ordre. On ne fe prive de la vie, que par un fentiment de malheur, d'ennui, de crainte, ou de certitude d'être encore plus mal qu'on n'eft, fentiment noir, production atrabilaire, dans laquelle les philosophes & leurs livres n'entrent pour rien. Telle est la source du suicide, & non tout système solidement raisonné, à moins qu'on ne veuille y ajouter cet enthousias qui faisoit chercher la mort aux lecteurs d'Hégésias.

C'est ainsi que, quoiqu'il soit permis, suivant la loi de la nature & Puffendorf, de prendre par force un peu de ce qu'un autre a de trop, dans la plus pressante extrêmité, on n'ose cependant se faire justice à soi-même par une violence si légitime & fi indifpensable en apparence, parce que les loix la punissent, trop sourdes, hélas! aux cris de la nature aux abois. Tant il est vrai, pour le dire en passant, que, si les loix ont en général raison d'être féveres, elles trouvent quelquefois de justes motifs d'indulgence; car, puisque le particulier renonce fans ceffe à lui-même en quelque forte, pour ne point toucher aux droits du public; les loix qui les protegent, ceux qui ont l'autorité en main, devroient à leur tour, ce me semble, rabattre de leur rigoureuse sévérité, faire grace avec humanité à des malheureux qui leur ressemblent, se prêter à des besoins mutuels, & enfin ne point

Tome I.

B

### DISCOURS

tomber en des contradictions fi barbares avec leurs freres.

Le moyen de fouscrire aux moindres inconvéniens d'une science qui a mérité le suffrage & la vénération des plus grands hommes de tous les fiecles ! Les matérialisses ont beau prouver que l'homme n'est qu'une machine, le peuple (1) n'en croira jamais rien. Le même instinct qui le retient à la vie, lui donne assez de vanité pour croire son ame immortelle, & il est trop sou & trop ignorant pour jamais dédaigner cette vérité-là.

J'ai beau inviter ce malheureux à n'avoir point de remords d'un crime dans lequel il a été entraîné, comme on l'eft fur-tout par ce qu'on nomme premier mouvement; il en aura cependant, il en fera poursuivi; on ne se dépouille point fur une simple lecture, de *principes fi accoutumés*, qu'on les prend pour *naturels*. La conscience ne se racornit qu'à force de scélérates d'infamie, pour lesquelles, loin d'y inviter, à dieu ne plaise ! j'ai tâché d'inspirer toute l'horreur dont je suis moi-mème pénétré. Ainsi chansons pour

(1) Quel fi grand mal, quand il le croiroit ? Graces à la févérité des loix, il pourroit être Spinosite, fans que la société eût rien à craindre de la destruction des ausels, où semble conduire ce hardi système.

Préliminaire.

la multitude, que tous nos écrits: raisonnemens frivoles, pour qui n'est point préparé à en recevoir le germe; pour ceux qui le sont, nos hypotheses sont également sans danger. La justesse & la pénétration de leur génie a mis leur cœur en sur ces hardiesses, &, si j'ose le dire, ces nudités d'esprit.

Mais quoi, les hommes vulgaires ne pourroientils être enfin féduits par quelques lueurs philosophiques, faciles à entrevoir dans ce torrent de lumieres, que la philosophie semble aujourd'hui verser à pleines mains? Et comme on prend beaucoup de ceux avec lesquels on vit, ne peut-on pas adopter facilement les opinions hardies dont les livres philosophiques sont remplis, moins à la vérité (quoiqu'on pense ordinairement le contraire) aujourd'hui qu'autrefois.

Les vérités philosophiques ne sont que des systèmes, dont l'auteur, qui a le plus d'art, d'esprit & de lumieres, est le plus seduisant; systèmes où chacun peut prendre son parti, parce que le pour n'est pas plus démontré que le contre pour la plupart des lecteurs; parce qu'il n'y a d'un côté & de l'autre, que quelques degrés de probabilité de plus & de moins, qui déterminent & forcent notre assent , & même que les seuls bons esprits ( esprits plus rares que ceux qu'on appele beaux), peuvent sentir, ou faisir combien de dif-

B 2

putes, d'erreurs, de haines & de contradictions, a enfanté la fameuse question de la liberté, ou du fatalisme ! Ce ne sont que des hypotheses cependant. L'esprit borné, ou illuminé, croyant à la doctrine de mauvais cahiers qu'il nous débite d'un air suffisant, s'imagine bonnement que tout eft perdu, morale, religion, fociété, s'il est prouvé que l'homme n'est pas libre. L'homme de génie au contraire, l'homme impartial & sans préjugés, regarde la folution du problême, quelle qu'elle soit, comme fort indifferente, & en soil, & même eû égard à la société. Pourquoi? C'est qu'elle n'entraîne pas dans la pratique du monde les relations délicates & dangereuses, dont sa théorie paroît menacer. J'ai cru prouver que les remords font des préjugés de l'éducation, & que l'homme est une machine qu'un fatalisme absolu gouverne impérieusement: j'ai pu me tromper, je veux le croire: mais supposé, comme je pense sincerement, que cela foit philosophiquement vrai, qu'importe? Toutes ces questions peuvent être mises dans la classe du point mathématique, qui n'existe que dans la tête des géometres, & de tant de problèmes de géométrie & d'algebre, dont la solution claire & idéale montre toute la force de l'esprit humain; force qui n'est point ennemie des loix, théorie innocente & de pute curiosité, qui est si peu reversible à la gratique, qu'on n'en peut faire plus



**PRÉLIMINAIRE.** 21 d'ulage, que de toutes ces vérités métaphyfiques de la plus haute géométrie.

Je passe à de nouvelles réflexions naturellement liées aux précédentes, qu'elles ne peuvent qu'appuyer de plus en plus.

Depuis que le Polythéisme est aboli par les loix, en sommes-nous plus honnêtes gens ? Julien, apostat, valoit-il moins que chrétien? En étoit-il moins un grand homme, & le meilleur des princes ? Le christianisme cût-il rendu Caton le cenfeur moins dur & moins féroce ? Caton d'Utique moins vertueux ? Cicéron moins excellent citoyen ? &c. Avons-nous, en un mot, plus de vertus que les païens? Non, & ils n'avoient pas moins de religion que nous; ils suivoient la leur, comme nous suivons la nôtre, c'est-à-dire fort mal, ou point du tout. La superstition étoit abandonnée au peuple & aux prêtres, croyants (1) mercenaires; tandis que les honnêtes gens, sentant bien que pour l'être la religion leur étoit inutile, s'en moquoient. Croire un dieu, en croire plusieurs, regarder la nature comme la caufe aveugle & inexplicable de tous les phénomenes; ou féduit par l'ordre merveilleux qu'ils nous offrent, reconnoître une intelligence suprême, plus incomprehensible encore

(1) Pour la plupart,

que la nature; croire que l'homme n'est qu'un animal comme un autre, seulement plus spirituel; ou regarder l'ame comme une fubilance distincte du corps, & d'une effence immortelle : voilà le champ où les philosophes ont fait la guerre entr'eux, depuis qu'ils ont connu l'art de raisonner : & cette guerre durera tant que cette reine des hommes, l'opinion, régnera sur la terre; voilà le champ où chacun peut encore aujourd'hui fe battre, & fuivre, parmi tant d'étendards, celui qui rira le plus à sa fortune, ou à ses préjugés, fans qu'on ait rien à craindre de si frivoles & si vaines escarmouches. Mais c'est ce que ne peuvent comprendre ces esprits qui ne voient pas plus loin que leurs yeux : ils se noient dans cette mer de raisonnemens. En voici d'autres qui par leur fimplicité seront peut-être plus à la portée de tout le monde

Comme le filence de tous les anciens auteurs prouve la nouveanté de certain mal immonde, celui de tous les écrivains fur les maux qu'auroit caufés la philofophie ( dans la fuppofition qu'elle en caufe ou en peut caufer), dépofe en faveur de fa bénignité & de fon innocence.

Quant à la communication, ou fi l'on veut, à la contagion que l'on craint, je ne la crois pas poffible. Chaque homme est fi fortement convaincu de la vérité des principes dont on a imbu, &

P R É L I M I N A I R E. 23 comme abreuvé fon enfance; fon amout-propre fe croit fi intéreffé à les foutenir, & à n'en point démordre, que, quand j'aurois la chofe auffi fortement à cœur, qu'elle m'est indifférente, avec toute l'éloquence de Cicéron, je ne pourrois convaincre perfonne d'être dans l'erreur. La raifon en est fimple; ce qui est clair & démontré pour un philosophe, est obscur, incertain, ou plutôt faux pour ceux qui ne le font pas, principalement s'ils ne font pas faits pour le devenir.

Ne craignons donc pas que l'esprit du peuple fe moule jamais fur celui des philosophes, trop audesfus de sa portée. Il en est comme de ces instrumens à fons graves & bas, qui ne peuvent monter aux tons aigus & perçants de plusieurs autres, ou comme d'une baffe-taille, qui ne peut s'élever aux sons ravissants de la haute-contre. Il n'est pas plus possible à un esprit sans nulle teinture philosophique, quelque pénétration naturelle qu'il ait, de prendre le tour d'esprit d'un physicien accoutumé à réfléchir, qu'à celui-ci de prendre le tour de l'autre, & de raisonner aussi mal. Ce sont deux phyfionomies qui ne se ressembleront jamais, deux instrumens, dont l'un est tourné, cizelé, travaillé; l'autre brut, & tel qu'il est sorti des mains de la nature. Enfin le pli est fait ; il restera ; il n'est pas plus aifé à l'un de s'élever, qu'à l'autre de descendre. L'ignorant, plein de préjugés, parle & raifonne

B4

à vuide; il ne fait, comme on dit, que battre la campagne, ou, ce qui revient au même, que rappeler & remâcher (s'il les fait) tous ces pitoyables arguments de nos écoles & de nos pédants; tandis que l'habile homme fuit pas à pas la nature, l'obfervation & l'expérience, n'accorde fon fuffrage qu'aux plus grands dégrés de probabilité & de vraifemblance, & ne tire enfin des conféquences rigoureufes & immédiates, dont tout bon efprit eft frappé, que de faits qui ne font pas moins clairs, que de principes féconds & lumineux.

Je conviens qu'on prend de la façon de penfer, de parler, de gesticuler, de ceux avec qui l'on vit; mais cela se fait peu-à-peu, par imitation machinale, comme les cuisses se remuent à la vue & dans le sens de celles de certains pantomimes; on y est préparé par dégrés, & de plus fortes habitudes surmontent enfin de plus foibles.

Mais où trouverons-nous ici cette force d'habitudes nouvelles, capables de vaincre & de déraciner les anciennes? Le peuple ne vit point avec les philofophes, il ne lit point de livres philofophiques. Si par hafard il en tombe un entre fes mains, ou il n'y comprend rien : ou, s'il y conçoit quelque chofe, il n'en croit pas un mot; & traitant fans façon de fous les philofophes, comme les poëtes, il les trouve également dignes des petites maifons.

Digitized by Google

PRÉLIMINAIRE.

Ce n'est qu'aux esprits déjà éclairés, que la philosophie peut se communiquer; elle n'est nullement à craindre pour ceux-là, comme on l'a vu. Elle passe cent coudées par-dessus autres têtes, où elle n'entre pas plus que le jour dans un noir cachot.

Mais voyons en quoi confifte l'effence de la fameuse dispute qui regne en morale entre les philosophes &'ceux qui ne le sont pas. Chose surprenante! Il ne s'agit que d'une fimple distinction, distinction solide, quoique scholastique; elle seule, qui l'eût cru ? peut mettre fin à ces especes de guerres civiles, & réconcilier tous nos ennemis: je m'explique. Il n'y a rien d'absolument injuste. Nulle équité réelle, nuls vices, nulle grandeur, nuls crimes absolus. Politiques, religionnaires, accordez cette vérité aux philosophes, & ne vous laissez pas forcer dans des retranchements où vous ferez honteusement défaits. Convenez de bonne foi que celui-là est juste, qui pese la justice, pour ainsi dire, au poids de la société; & à leur tour, les philosophes vous accorderont (dans quel temps l'ont-ils nié?) que telle action est relativement juste ou injuste, honnête ou déshonnête, vicieuse ou vertueuse, louable, infâme, criminelle, &c. Qui vous dispute la nécessité de toutes ces belles relations arbitraires? Qui vous dit que vous n'avez pas raison d'avoir imaginé une autre vie, & tout

Digitized by Google

ce magnifique fystême de la religion, digne sujet d'un poëme épique? Qui vous blâme d'avoir pris les hommes par leur soible, tantôt en les *piquant*, comme dit Montagne, en les prenant à l'amorce de la plus flatteuse espérance; tantôt en les tenant en respect par les plus effrayantes menaces? On vous accorde encore, si vous voulez, que tous ces bourreaux imaginaires de l'autre vie sont cause que les nôtres ont moins d'occupation: que la plupart des gens du peuple n'évitent une de ces (1) manieres de s'elever dans le monde, dont parle le, docteur Swift, que parce qu'ils craignent les tourments de l'enfer.

Oui, vous avez raifon, magistrats, ministres, législateurs, d'exciter les hommes par tous les moyens possibles, moins à faire un bien dont vous vous inquiétez peut-être fort peu, qu'à concourir à l'avantage de la société, qui est votre point capital, puisque vous y trouvez votre sûreté. Mais pourquoi ne pas nous accorder aussi avec la même candeur & la même impartialité, que des vérités spéculatives ne sont point dangereuses, & que quand je prouverai que l'autre vie est une chimere, cela n'empechera pas le peuple d'aller son train, de respecter la vie & la bourse des autres, & de croire aux préjugés les plus ridicules, plus que je

(1) La potence.



PRÉLIMINAIRE.

ne crois à ce qui me semble la vérité même. Nous. connoissons comme vous cette hydre à cent & cent mille têtes folles, ridicules & imbécilles; nous favons combien il est difficile de mener un animal qui ne fe laisse point conduire, nous applaudissons à vos loix, à vos mœurs & à votre religion même, presqu'autant qu'à vos potences & à vos échafauds. Mais à la vue de tous les hommages que nous rendons à la fageffe de votre gouvernement, n'êtes - vous point tentés d'en rendre à votre tour à la vérité de nos observations, à la folidité de nos expériences, à la richesse enfin, & 2 l'utilité, qui plus est, de nos découvertes ? Par quel aveuglement ne voulez - vous point ouvrir les yeux à une fi éclatante lumiere? Par quelle baffeffe dédaignez-vous d'en faire usage? Par quelle barbare tyrannie, qui plus est, troublez-vous dans leurs cabinets, ces hommes tranquilles, qui honorant l'esprit humain & leur patrie, loin de vous troubler dans vos fonctions publiques, ne peuvent que vous encourager à les bien remplir, & à precher, fi vous pouvez, même d'exemple ?

Que vous connoiffez peu le philosophe, fi vous le croyez dangereux !

Il faut que je vous le peigne ici des couleurs les plus vraies. Le philosophe est homme, & par conséquent il n'est pas exempt de toutes passions;

Digitized by Google

#### DISCOURS

mais elles sont réglées, & pour ainsi dire, circonscrites par le compas même de la fageffe; c'est pourquoi elles peuvent bien le porter à la volapté, ( ch ! pourquoi se refuseroit-il à ces étincelles de bonheur, à ces honnêtes & charmants plaisirs, pour lesquels on diroit que ses sens ont été vifiblement faits? ) mais elles ne l'engageront ni dans le crime, ni dans le défordre. Il seroit bien fâché qu'on pût accufer son cœur de se refsentir de la liberté, ou si l'on veut, de la licence de son esprit. N'ayant pour l'ordinaire pas plus à rougir d'un côté que de l'autre; modele d'humanité, de candeur, de douceur, de probité, en écrivant contre la loi naturelle, il la fuit avec rigueur; en disputant sur le juste, il l'est cependant vis-a-vis de la société. Parlez, ames vulgaires, qu'exigez-vous de plus?

N'accufons point les philofophes d'un défordre dont ils font prefque tous incapables. Ce n'eft véritablement, fuivant la réflexion du plus bel efprit de nos jours, ni Bayle, ni Spinofa, ni Vanini, ni Hobbes, ni Locke & autres métaphyficiens de la même trempe; ce ne font point auffi tous ces aimables & voluptueux philofophes de la fabrique de Montagne, de Saint-Evremond ou de Chaulieu, qui ont porté le flambeau de la difcorde dans la patrie; ce font des théologiens, efprits turbulents qui font la guerre aux hommes, pour fervir un dieu de paix.

# PRÉLIMINAIRE.

Mais tirons le rideau fur les traits les plus affreux de notre histoire. & ne comparons point le fanatisme & la philosophie. On fait trop qui des deux a armé divers sujets contre leurs rois, monstres vomis du fond des cloîtres par l'aveugle superstition, plus dangereuse cent sois, comme Bayle l'a prouvé, que le déisme ou même l'athéisme, systèmes égaux pour la société, nullement blâmables, quand ils sont l'ouvrage non d'une aveugle débauche, mais d'une réflexion éclairée : mais c'est ce qu'il m'importe de prouver en passant.

N'est-il pas vrai qu'un déiste ou un athée comme tel, ne fera point à autrui ce qu'il ne voudroit pas qu'on lui fit, de quelque source que parte ce principe, que je crois rarement naturel, foit de la crainte, comme l'a voulu Hobbes, foit de l'amour propre qui paroît le principal moteur de nos actions ? Pourquoi ? parce qu'il n'y a aucune relation néceffaire entre ne croire qu'un dieu, ou n'en croire aucun, & être un mauvais citoyen. De-là vient que dans l'histoire des athées, je n'en trouve pas un seul qui n'ait mérité des autres & de sa patrie. Mais si c'est l'humanité même, si c'est ce sentiment inné de tendresse qui a gravé cette loi dans son cœur, il sera humain, doux, honnête, affable, généreux, défintéi effé, il aura une vraie grandeur d'ame, & il réunira en un mot toutes les qualités de l'honnête homme, avec toutes les vertus sociales qui le supposent.

La vertu peut donc prendre dans l'athée les racines les plus profondes, qui fouvent ne tiennent, pour ainfi dire, qu'à un fil fur la furface d'un cœur dévot. C'est le fort de tout ce qui part d'une heureuse organisation; les fentimens qui naissent avec nous sont ineffaçables, & ne nous quittent qu'à la mort.

Après cela, de bonne foi, comment a-t-on pu mettre en question si un déiste, ou un Spinosiste pouvoit être honnête homme ? Qu'ont de répugnant avec la probité les principes d'irréligion ? Ils n'ont aucun rapport avec elle, toto cœlo distant. J'aimerois autant m'étonner, comme certains catholiques, de la bonne foi d'un protestant.

Il n'eft pas plus raifonnable, à mon avis, de demander fi une fociété d'athées pourroit fe foutenir. Car pour qu'une fociété ne foit point troublée, que faut-il ? Qu'on reconnoiffe la vérité des principes qui lui fervent de bafe ? Point du tout. Qu'on en reconnoiffe la fagefie ? Soit. La néceffité ? Soit encore, fi l'on veut, quoiqu'elle ne porte que fur l'ignorance & l'imbécilité vulgaire. Qu'on les fuive ? Oui : oui fans doute, cela fuffit. Or quel eft le déifte ou l'athée, qui, penfant autrement que les autres, ne fe conforme pas cependant à leurs mœurs ? Quel eft le matérialifte, qui plein, & comme gros de fon fyfteme, (foit qu'il garde intérieurement fa façon

Préliminaire. 2.I de penfer, & n'en parle qu'à fes amis, ou à des gens versés comme lui dans les plus hautes sciences, soit que par la voie de la conversation, & fur-tout par celle de l'impression il en ait accouché & fait confidence à tout l'univers; ) quel est, dis-je, l'athée qui aille de ce même pas voler, violer, brûler, aslassiner & s'immortaliser par divers crimes ? Hélas ! il est trop tranquille, il a de trop heureux penchants pour chercher une odieuse & exécrable immortalité; tandis que par la beauté de son génie, il peut aussi bien se peindre dans la mémoire des hommes, qu'il a été agréable pendant fa vie par la politesse & la douceur de fes mœurs.

Qui l'empêche, dites-vous, de renoncer à une vertu, de l'exercice de laquelle il n'attend aucune récompense ? qui l'empêche de se livrer à des vices ou à des crimes, dont il n'attend aucune punition après la mort ?

O l'ingénieuse & admirable réflexion ! Qui vous en empêche vous-mêmes, ardents *fpiritualistes* ! Le diable. La belle machine & le magnifique épouvantail ! Le philosophe, que ce seul nom fait rire, est retenu par une autre crainte que vous partagez avec lui, lorsqu'il a le malheur, ce qui est rare, de n'être pas conduit par l'amour de l'ordre : ainsi ne partageant point vos frayeurs de l'enser, qu'il foule à se pieds, comme Virgile & toute la favante antiquité, par-là même il est plus heureux que vous.

Non-seulement je pense qu'une société d'athées philosophes fe soutiendroit très-bien, mais ie crois qu'elle se soutiendroit plus facilement qu'une société de dévots, toujours prêts à sonner l'alarme fur le mérite & la vertu des hommes fouvent les plus doux & les plus fages. Je ne prétends pas favoriser l'athéisme, à dieu ne plaise! Mais examinant la chose en physicien défintéressé, roi, je diminuerois ma garde avec les uns, dont le cœur patriote m'en ferviroit, pour la doubler avec les autres, dont les préjugés font les premiers rois. Le moyen de refuser fa confiance à des esprits amis de la paix, ennemis du désørdre & du trouble, à des esprits de sang froid, dont l'imagination ne s'échauffe jamais, & qui ne décident de tout qu'après un mur examen, en philosophes, tantôt portant l'étendard de la vérité, en face même de la politique, tantôt favorifant toutes fes conventions arbitraires, fans fe croire, ni être véritablement pour cela coupables, ni envers la fociété, ni envers la philofophie.

Quel fera maintenant, je le demande, le fubterfuge de nos antagonistes? Les ouvrages licencieux & hardis des matérialistes; cette volupté, aux charmes de laquelle je veux croire que la plupart

## PRÉLIMINAIRE.

plupart ne se refusent pas plus que moi? Mais duand du fond de leur cœur, elle ne feroit que passer & couler lubriquement dans leur plume libertine; quand, le livre de la nature à la main, les philosophes montant sur les épaules les uns des autres, nouveaux géants, escaladeroient le ciel, quelle conféquence si facheuse à en tirer ! Jupiter n'en sera pas plus détrôné, que les usages de l'Europe ne seroient détruits par un Chinois dui écriroit contr'eux. Ne peut-on encore donner une libre carriere à fon génie, ou à fon imagination, fans que cela dispose contre les mœurs de l'écrivain le plus audacieux ? La plume à la main, on fe permet plus de chofes dans une solitude qu'on veut égayer, que dans une société qu'on n'a pour but que d'entretenir en paix.

Combien d'écrivains masqués par leurs ouvrages, le cœur en proie à tous les vices, ont le front d'écrire fur la vertu, semblables à ces prédicateurs, qui fortant des bras d'une jeune pénitente qu'ils ont convertie (à leur maniere) viennent dans des discours moins fleuris que leur teint, nous prêcher la continence & la chasteté! Combien d'autres, croyant à peine en dieu, pour faire fortune, se sont montrés dans de pieux écrits les apôtres de livres apocryphes, dont ils se moquent eux-mêmes; le soir à la taverne avec leurs amis, ils rient de ce pauvre public qu'ils *Tome I.* C

ont *leurré*, comme faisoit peut-être Sénèque, qu'on ne soupçonne pas d'avoir eu le cœur aussi pur & aussi vertueux que sa plume! Plein de vices & de richess, n'est-il pas ridicule & scélérat de plaider pour la vertu & la pauvreté ?

Mais pour en venir à des exemples plus honnêtes, & qui ont un rapport plus intime à mon fujet, le sage Bayle, connu pour tel par tant de gens dignes de foi aujourd'hui vivants, a parsemé fes ouvrages d'un affez grand nombre de paffages obscenes, & de réflexions qui ne le sont pas moins. Pourquoi ? Pour réjouir & divertir un esprit fatigué. Il faisoit à-peu-près comme nos prudes; il accordoit à fon imagination un plaisir qu'il refusoit à ses sens; plaisir innocent, qui réveille l'ame & la tient plus long-temps en haleine. C'est ainsi que la gaieté des objets, dont le plus souvent dépend la nôtre, est nécessaire aux poëtes : c'est elle qui fait éclore ces graces, ces amours, ces fleurs, & toute charmante volupté qui coule du pinceau de la nature, & que refpirent les vers d'un Voltaire, d'un Arnaud, ou de ce roi fameux qu'ils ont l'honneur d'avoir pour rival.

Combien d'auteurs gais, voluptueux, ont passé pour tristes & noirs, parce qu'ils ont paru tels dans leurs romans, ou dans leurs tragédies! Un homme très-aimable, qui n'est rien moins que

Digitized by Google

PRÉLIMINAIRE. 35 trifte, ( ami du plus grand des rois, allié à une des plus grandes maisons d'Allemagne, estimé, aimé de tous ceux qui le connoifsent; jouissant de tant d'honneurs, de bien, de réputation, il seroit sans doute fort à plaindre s'il l'étoit ) a paru tel à quelques lecteurs, dans son célebre essai de Philosophie morale. Pourquoi? parce qu'on lui suppose constamment la même sensation que nous laissent des vérités philosophiques, plus faites pour mortifier l'amour-propre du lecteur. que pour le flatter & le divertir. Combien de fatyriques, & notamment Boileau, n'ont été que de vertueux ennemis des vices de leur temps! Pour s'armer & s'élever contr'eux, pour châtier les méchants & les faire rentrer en eux-mêmes. on ne l'est pas plus, qu'on n'est triste, pour dire des choses qui ne sont ni agréables ; ni flatteuses : & comme un auteur gai & vif peut écrire sur la mélancolie & la tranquillité, un favant heureux peut faire voir qu'en général l'homme est fort éloigné de l'être.

Si j'ofe me nommer après tant de grands hommes, que n'a-t-on pas dit, ô bon dieu ! & que n'en a-t-on pas écrit ! Quels cris n'ont pas pouffés les dévots, les médecins & les malades même, dont chacun a époufé la querelle de fon charlatan ? Quelles plaintes ameres de toutes parts ? Quel journaliste a refuse un glorieux asyle à mes calom-

C 2

niateurs, ou plutôt ne l'a pas été lui-même? Quel vil gazetier de Gottingen, & meme de Berlin, ne m'a pas déchiré à belles dents? Dans quelle maison dévote ai-je été épargné, ou plutôt n'ai-je pas été traité comme un Cartouche? par qui ? par des gens qui ne m'ont jamais vu; par des gens irrités de me voir penser autrement qu'eux, sur-tout désespérés de ma seconde fortune : par des gens enfin qui ont cru mon cœur coupable des démangeaisons systématiques de mon esprit. De quelle indignité n'est pas capable l'amourpropre bleffé dans ses préjugés les plus malfondés, ou dans sa conduite la plus dépravée ! Foible roseau transplanté dans une eau si trouble, fans cesse agité par tous les vents contraires, comment ai-je pu y prendre une fi ferme & fi belle racine ?'Par quel bonheur entouré de fi puissants ennemis, me suis-je soutenu, & même élevé malgré eux, jusqu'au trône d'un roi, dont la feule protection déclarée pouvoit enfin diffiper, comme une vapeur maligne, un fi cruel acharnement ?

Ofons le dire, je ne ressemble en rien à tous ces portraits qui courent de moi par le monde, & on auroit même tort d'en juger par mes écrits; certes ce qu'il y a de plus innocent dans ceux d'entr'eux qui le font le plus, l'est encore moins que moi. Je n'ai ni mauvais cœur, ni mauvaise

P R É L I M I N A I R E. 37 intention à me reprocher : & fi mon esprit s'eft égaré, (il est fait pour cela) mon cœur plus heureux ne s'est point égaré avec lui.

Ne fe défabusera-t-on jamais sur le compte des philosophes & des écrivains? Ne verra-t-on point qu'autant le cœur est différent de l'esprit, autant les mœurs peuvent différer d'une doctrine hardie, d'une satyre, d'un système, d'un ouvrage quel qu'il soit.

De quel danger peuvent être les égaremens d'un esprit sceptique qui vole d'une hypothese à une autre, comme un oiseau de branche en branche, emporté aujourd'hui par un dégré de probabilité, demain séduit par un autre plus fort ?

Pourquoi rougirois-je de flotter ainfi entre la vraifemblance & l'incertitude? La vérité est-elle à la portée de ceux qui l'aiment le plus, & qui la recherchent avec le plus de candeur & d'empressement? Hélas! non; le fort des meilleurs esprits est de passer du berceau de l'ignorance, où nous naissons tous, dans le berceau du Pyrronisme, où la plupart meurent.

Si j'ai peu ménagé les préjugés vulgaires, fi je n'ai pas même daigné user contr'eux de ces ruses & de ces stratagêmes qui ont mis tant d'auteurs à l'abri de nos Juiss & de leurs synodes, il ne s'ensuit pas que je sois un mauvais sujet, un perturbateur, une *pesse* dans la société;

Cz

28

car tous ces éloges n'ont rien coûté à mes adverfaires. Quelle que foit ma spéculation dans le repos de mon cabinet, ma pratique dans le monde ne lui ressemble guere, je ne moralise point de bouche, comme par écrit. Chez moi. j'écris ce qui me paroît vrai; chez les autres je dis ce qui me paroît bon, falutaire, utile, avantageux : ici je préfère la vérité, comme philofophe; là, l'erreur, comme citoyen; l'erreur eft en effet plus à la portée de tout le monde; nourriture générale des esprits, dans tous les temps & dans tous les lieux, quoi de plus digne d'éclairer & de conduire ce vil troupeau d'imbécilles mortels ! Je ne parle point dans la société de toutes ces hautes vérités philosophiques, qui ne sont point faites pour la multitude. Si c'est déshonorer un grand remède, que de le donner à un malade absolument sans ressource, c'est proftituer l'auguste science des choses, que de s'en entretenir avec ceux qui n'étant point initiés dans ses mysteres, ont des yeux fans voir, & des oreilles fans entendre. En un mot, membre d'un corps dont je tire tant d'avantages, il est juste que je me conduise fans répugnance sur des principes auxquels ( posée la méchanceté de l'espèce ) chacun doit la sûreté de sa personne & de fes biens. Mais philosophe, attaché aveç plaisir au char glorieux de la fagesse, m'élevant

PRÉLIMINAIRE. 39 au-deffus des préjugés, je gémis fur leur néceffité, fâché que le monde entier ne puisse être peuplé d'habitants qui se conduisent par raison.

Voilà mon ame toute nue. Pour avoir dit librement ce que je pense, il ne faut donc pas croire que je sois ennemi des bonnes mœurs, ni que j'en aie de mauvaises. Si impura est pagina mihi, vita proba. Je ne suis pas plus Spinofiste, pour avoir fait l'homme machine, & exposé le système d'Epicure, que méchant, pour avoir fait une fatyre contre les plus charlatants de mes confrères; que vain, pour avoir critiqué nos beaux esprits; que débauché, pour avoir ofé manier le délicat pinceau de la volupté. Enfin, quoique j'aie fait main basse sur les remords, comme philosophe, si ma doctrine étoit dangereuse ( ce que je défie le plus acharné de mes ennemis de prouver ) j'en aurois moi - même comme citoyen.

J'ai bien voulu au reste avoir une pleine condescendance pour tous ces esprits soibles, bornés, fcrupuleux, qui composent le *favant* public; plus ils m'ont mal compris & mal interprêté, plus ils ont représenté mon dessent avec une injustice odieuse, moins j'ai cru devoir leur remettre devant les yeux un ouvrage qui les a si fort & si mal-à-propos scandalisés, séduits sans doute par ces especes d'abattis philosophiques que j'ai faits C 4 des vices & des vertus; mais la preuve que je ne me crois pas coupable envers la fociété que je refpecte & que j'aime, c'eft que, malgré tant de plaintes & de cris, je viens de faire réimprimer le même écrit, retouché & refondu; uniquement à la vérité pour me donner l'honneur de mettre aux pieds de fa majefté un exemplaire complet de mes ouvrages. Devant un tel génie on ne doit point craindre de paroître a découvert, fi ce n'eft à caufe du peu qu'on en a.

Ah ! fi tous les princes étoient aussi pénétrants, aussi éclairés, aussi sensibles au don précieux de l'esprit, avec quel plaisir & quel succès, chacun fuivant hardiment le talent qui l'entraîne, favoriferoit le progrès des lettres, des sciences, des beaux arts, & fur-tout de leur auguste Souveraine, la philosophie. On n'entendroit plus parler de ces facheux préjugés où l'on est, que cette science trop librement cultivée, peut s'élever fur les débris des loix, des mœurs, &c. on donneroit fans crainte une libre carriere à ces beaux & puissans esprits, aussi capables de faire honneur aux arts par leurs lumieres, qu'incapables de nuire à la société par leur conduite. Enfin loin de gêner. de chagriner les seuls hommes, qui diffipant peuà peu les ténebres de notre ignorance, peuvent éclairer l'univers, on les encourageroit au con-

Digitized by Google

PRÉLIMINAIRE. 41 traire par toutes fortes de récompenses & de bienfaits.

Il est donc vrai que la nature & la raison humaine, éclairées par la philosophie & la religion, foutenue & comme étayée par la morale & la politique, font faites par leur propre constitution pour etre éternellement en guerre; mais qu'il ne s'ensuit pas pour cela, que la philosophie, quoique théoriquement contraire à la morale & à la religion, puisse réellement détruire ces liens fages & facrés. Il est auffi prouvé que toutes ces guerres philosophiques n'auroient au fond rien de dangereux fans l'odieuse haine théologique qui les suit; puisqu'il fuffit de définir, de distinguer et de s'entendre, ( chose rare à la vérité ) pour concevoir que la philosophie & la politique ne se croisent point dans leurs marches, & n'ont en un mot rien d'effentiel à démêler enfemble.

Voilà deux branches bien *élaguées*, fi je ne me trompe; paffons à la troifiente, & mon paradoxe fera prouvé dans toute fon étendue.

Quoique le refferrement des nœuds de la fociété par les heureufes mains de la philofophie, paroifle un problême plus difficile à comprendre à la premiere vue, je ne crois cependant pas, après tout ce qui a été dit ci-devant, qu'il faille des réflexions bien profondes pour le refoudre.

Sur quoi n'étend-elle pas fes ailes? A quoi ne

## DISCOURS

communique-t-elle pas sa force & sa vigueur ? Et de combien de façons ne veut-elle pas se rendre utile & recommandable ?

42

Comme c'est elle qui traite le corps en médecine, c'est elle aussi qui traite, quoique dans un autre sens, les loix, l'esprit, le cœur, l'ame, &c. c'est elle qui dirige l'art de penser, par l'ordre qu'elle met dans nos idées; c'est elle qui sert de base à l'art de parler, & se mele ensin utilement par-tout, dans la jurisprudence, dans la morale, dans la métaphysique, dans la rhétorique, dans la religion, &c. oui, utilement, je le répète, soit qu'elle enseigne des vérités ou des erreurs.

Sans ses lumieres, les médecins feroient réduits aux premiers tâtonnemens de l'aveugle empirisme, qu'on peut regarder comme le fondateur de l'art hypocratique.

Comment est-on parvenu à donner un air de doctrine, & comme une espece de corps solide, au squelette de la métaphysique ? En cultivant la philosophie, dont l'art magique pouvoit seul changer un vuide Toricellien, pour ainsi m'exprimer, en un plein apparent, & faire croire immortel ce souffle fugitif, cet air de la vie, si facile à pomper de la machine pneumatique du Thorax.

Si la religion eût pu parler le langage de la raison, Nicole, cette belle plume du siecle passé, PRÉLIMINAIRE. 43 qui l'a fi bien contrefait, le lui eût fait tenir. Or par quel autre secours?

Combien d'autres, foit d'excellens ufages, foit heureux abus de l'industrie des philosophes! Qui a érigé la morale à son tour en espèce de science? Qui l'a fait figurer, qui l'a fait entrer avec sa compagne, la méthaphysique, dans le domaine de la fagesse dont elle fait aujourd'hui partie? Elle-même, la philosophie. Oui, c'est elle qui a taillé & persectionné cet utile instrument; qui en a fait une boussole merveilleuse, sans elle aimant brut de la société : c'est ainsi que les arbres les plus stériles en apparence, peuvent tôt ou tard porter les plus beaux fruits, C'est ainsi que nos travaux académiques auront peut-être aussi quelque jour une utilité sensible,

Pourquoi Moïfe a-t-il été un fi grand légiflateur ? Parce qu'il étoit philofophe. La philofophie influe tellement fur l'art de gouverner, que les princes, qui ont été à l'école de la fageffe, font faits pour être, & font effectivement meilleurs que ceux qui n'ont point été imbus des préceptes de la philofophie, témoin encore l'empereur Julien, & le roi philofophe, aujourd'hui fi célebre. Il a fenti la néceffité d'abroger les loix, d'adoucir les peines, de les proportionner aux crimes; il a porté de ce côté cet œil philofophique qui brille dans tous fes ouvrages. Ainfi la juftice fait d'autant mieux dans tous les états où j'écris, qu'elle a été, pour ainfi dire *raifonnée*, & fagement réformée par le prince qui les gouverne. S'il a proferit du barreau un art qui fait fes délices, comme il fait ceux de fes lecteurs, c'est qu'il en a connu tout le séduisant prestige : c'est qu'il a vu l'abus qu'on peut faire de l'éloquence, & celui qu'en a fait Cicéron lui-même (1).

Il est vrai que la plus mauvaise cause, maniée par un habile rhéteur, peut triompher de la meilleure, dépouillée de ce souverain empire que l'ert de la parole n'usurpe que trop souvent sur la justice & la raison.

Mais tous ces abus, tout cet harmonieux clinquant de périodes arrondies, d'expressions artiftement arrangées, tout ce vuide de mots qui périssent pompeusement dans l'air, ce laiton pris pour de l'or, cette fraude d'éloquence enfin, comment pourroit-on la découvrir, & séparer tant d'alliage du vrai métal?

S'il est possible de tirer quelquesois la vérité de ce puits impénétrable, au fond duquel un ancien l'a placée, la philosophie nous en indique les moyens. C'est la pierre de touche des pensées solides, des raisonnemens justes; c'est le creuset où

(1) Voyez les excellents mémoires que le roi à donnés à fon académie.

**P** R É L I M I N A I R E. 45 s'évapore tout ce que méconnoît la nature. Dans fes habiles mains, le peloton des chofes les plus embrouillées fe développe & fe devide en quelque forte, auffi aifément qu'un grand médecin débrouille & démafque les maladies les plus compliquées.

La rhétorique donne-t-elle aux loix ou aux actions les plus injuftes, un air d'équité & de raifon ? la philofophie n'en est pas la dupe; elle a un point fixe pour juger fainement de ce qui est honnête, ou deshonnete, équitable ou injuste, vicieux ou vertueux; elle découvre l'erreur & l'injustice des loix, & met la veuve avec l'orphelin à l'abri des pieges de cette Sirene, qui prend fans peine, & non fans danger, la raifon à l'appas d'un difcours brillant & fleuri, Souffle pur de la nature, le poifon le mieux appreté ne peut vous corrompre.

Mais l'éloquence même, cet art inventé par la coquetterie de l'efprit, qui est à la philosophie ce que la plus belle forme est à la plus précieuse matiere, quand elle doit trouver sa place, qui lui donne ce ton male, cette force véhémente avec laquelle tonnent les Démosthènes & les Bourdaloues ? La philosophie. Sans elle, fans l'ordre qu'elle met dans les idées, l'éloquence de Cicéron eût peut-être été vaine; tous ces beaux plaidoyers qui faisoient pâlir le crime, triompher la vertu, trembler Verrès, Catilina, &c. tous ces chefs46

d'œuvres de l'art de parler n'eussent point maîtrisé les esprits de tout un sénat romain, & ne fussent point parvenus jusqu'a nous.

Je fais qu'un feul trait d'éloquence chaude & pathétique, au feul nom de *Patrie* ou de *Français* bien prononcé, peut exciter les hommes à l'héroïfme, rappeler la victoire & fixer l'incertitude du fort. Mais ces cas font rares, où l'on n'a affaire qu'à l'imagination des hommes, où tout est perdu, fi on ne la remue fortement; au lieu que la philofophie qui n'agit que fur la raifon, est d'un usage journalier, & rend fervice, même lorsqu'on en abuse en l'appliquant à des erreurs reçues.

Mais pour revenir, comme je le dois, à un fujet important fur lequel je n'ai fait que gliffer; c'eft la raifon éclairée par le flambeau de la philofophie, qui nous montre ce point fixe dont j'ai parlé; ce point duquel on peut partir pour connoître le jufte & l'injufte, le bien & le mal moral. Ce qui appartient à la loi, donne le droit; mais ce droit en foi, n'eft ni droit de raifon, ni droit d'équité; c'eft un droit de force, qui écrafe fouvent un niférable qui a de fon côté la raifon & la juffice. Ce qui protege le plus foible contre le plus fort, peut donc n'être point équitable; & par conféquent les loix peuvent fouvent avoir befoin d'être rectifiées. Or, qui les rectifiera, réformera, pefera, pour ainfi dire, fi ce n'eft la philofophie ? P R É L I M I N A I R E. 47 Comment? Où? Si ce n'est dans la balance de la fagesse de la société : car le voilà, le point fixe, d'où l'on peut juger du juste & de l'injuste; l'équité ne se connoît & ne se montre que dans ce seul point de vue; elle ne se pese, encore une sois, que dans cette balance, où les loix doivent par conséquent entrer. On peut dire d'elles, & de toutes les actions humaines, que celles-là seules sont justes, ou équitables, qui favorisent la société; que celles-là seules sont injustes, qui blesfent ses intérêts. Tel est encore une fois le seul moyen de juger fainement de leur mérite & de leur valeur.

En donnant gain de cause à Puffendorf sur Grotius, personnages célebres, qui ont marché par des chemins divers dans la même carriere, la philosophie avoue que, fi l'un s'est montré meilleur philosophe que l'autre, en reconnoissant tout acte humain indifférent en soi, il n'a pas plus directement frappé au but, comme jurisconsulte, ou moraliste, en donnant aux loix ce qui est reversible à ceux pour lesquels elles sont faites. Osons le dire, ces deux grands hommes, faute d'idées claires & de notre point fixe, n'ont fait que battre la campagne.

C'est ainsi que la philosophie nous apprend que ce qui est absolument vrai, n'étousse pas ce qui est relativement juste, & que par conséquent elle ne

peut nuire à la morale, à la politique, & en un mot à la fureté du commerce des hommes; conféquence évidente, à laquelle on ne peut trop revenir dans un difcours fait exprès pour la développer & la mettre dans tout fon jour.

Puisque nous favons, à n'en pouvoir douter, que ce qui est vrai, n'est pas juste pour cela, & réciproquement que ce qui est juste, peut bien n'être pas vrai; ce qui tient du légal, ne suppose absolument aucune équité, laquelle n'est reconnoissable qu'au figne & au caractere que j'ai rapporté, je veux dire, l'intérêt de la société; voilà donc enfin les ténebres de la jurisprudence & les chemins couverts de la politique, éclairés par le flambeau de la philosophie. Ainsi toutes ces vaines disputes sur le bien & le mal moral, à jamais terminées pour les bons esprits, ne seront plus agitées que par ceux dont l'entêtement & la partialité ne veulent point céder à la sagacité des réflexions philosophiques, ou dont le fanatique aveuglement ne peut se désiller a la plus frappante lumiere.

Il est temps d'envisager notre aimable reine sous un autre aspect. Le seu ne dilate pas plus les corps, que la philosophie n'agrandit l'esprit : propriété par laquelle seule, quelques systèmes qu'on embrasse, elle peut toujours servir.

Si je découvre que toutes les preuves de l'exiftence

PRÉLIMINAIRE. 49 tence de dieu ne sont que spécieuses & éblouisfantes : que celles de l'immortalité de l'ame ne sont que scholastiques & frivoles; que rien en un mot ne peut donner d'idées de ce que nos sens ne peuvent fentir, ni notre foible esprit comprendre: nos illuminés Abadistes, nos poudreux Scholares, crieront vengeance, & un Cuissre à rabat, pour me rendre odieux à toute une nation, m'appellera publiquement athée : mais si j'ai raison, si j'ai prouvé une vérité nouvelle, refuté une ancienne erreur, approfondi un sujet superficiellement traité, j'aurai étendu les limites de mon favoir & de mon esprit; j'aurai, qui plus est, augmenté les lumieres publiques, & l'esprit répandu dans le monde, en communiquant mes recherches, & en ofant afficher ce que tout philosophe timide ou prudent se dit à l'oreille.

Ce n'est pas que je ne puisse être le jouet de l'erreur; mais quand cela feroit, en faisant penser mon lecteur, en aiguisant sa pénétration, j'étendrois toutesois les bornes de son génie, & par-là même, je ne vois pas pourquoi je serois si mal accueilli par les bons esprits.

Comme les plus fausses hypotheses de Descartes passent pour d'heureuses erreurs, en ce qu'elles ont fait entrevoir & découvrir bien des vérités qui seroient encore inconnues fans elles; les sys-

Tome L.

D

50

têmes de morale ou de métaphyfique les plus mai fondés, ne font pas pour cela dépourvus d'utilité, pourvu qu'ils foient bien raifonnés, & qu'une longue chaîne de conféquences merveilleufement déduites, quoique de principes faux, chimériques, tels que ceux de Léibnitz & de Wolff, donne à l'efprit exercé la facilité d'embraffer dans la fuite un plus grand nombre d'objets. En effet qu'en réfultera-t-il ? Une plus excellente longue vue, un meilleur télefcope, &, pour ainfi dire, de nouveaux yeux, qui ne tarderont peut-être pas à rendre de grands fervices.

Laissons le peuple dire & croire que c'ett abuser de son esprit & de ses talents, que de les faire fervir au triomphe d'une doctrine opposée aux principes, ou phitôt aux préjugés généralement reçus; car ce seroit dommage au contraire que le philosophe ne les tournat pas du seul côté par lequel il peut acquérir des connoissances. Pourquoi? Parce que son génie fortifié, étendu, & après lui tous ceux auxquels ses recherches & fes lumieres pourront se communiquer, seront plus à portée de juger des cas les plus difficiles; de voir les abus qui se glissent ici; les profits qu'on pourroit faire là ; de trouver enfin les moyens les plus courts & les plus efficaces de remédier au défordre. Semblable à un médecin, qui, faute de théorie, marcheroit éternellement à tâtons dans

# PRÉLIMINAIRE.

le vafte labyrinthe de son art : sans ce nouveau furplus de lumieres, auxquelles il ne manquoit qu'une plus heureuse application, l'esprit moins cultivé, plus étroit, n'auroit jamais pu découvrir toutes ces choses. Tant il est vrai que suivant les divers usages qu'on peut faire de la science des choses par leurs essent (car c'est ainsi que je voudrois la philosophie modestement définie), elle a une infinité de rameaux qui s'étendent au loin & semblent pouvoir tout protéger : la nature, en puisant mille tréfors dans son sein, tréfors que son ingénieuse pénétration fait valoir, & rend encore plus précieux; l'art, en exerçant le génie & reculant les bornes de l'esprit hnmain.

Que nous ferviroit d'augmenter les facultés de notre esprit, s'il n'en résultoit quelque bien pour la société, si l'accroissement du génie & du savoir n'y contribuoit en quelque maniere, directe ou indirecte?

Il n'est donc rien de plus vrai que cette maxime; que le peuple sera toujours d'autant plus aise à conduire, que l'esprit humain acquerra plus de force & de lumieres. Par conséquent comme on apprend dans nos maneges à brider, à monter un cheval sougueux, on apprend de même à l'école des philosophes l'art de rendre les hommes dociles & de leur mettre un frein, quand on ne peut les

D 2.

conduire par les lumieres naturelles de la raifon. Peut-on mieux faire que de la fréquenter affidument? Et quelle aveugle barbarie d'en fermer jusqu'aux avenues?

De tous côtés, de celui de l'erreur même, comme de la vérité, la philofophie a donc encore une fois une influence fur le bien public, influence le plus fouvent indirecte à la vérité, mais fi confidérable, qu'on peut dire que, comme elle est la clef de la nature & des fciences, la gloire de l'efprit, elle est aussi le flambeau de la raison, des loix & de l'humanité.

Faisons-nous donc honneur de porter un flambeau utile à ceux qui le portent, comme à ceux qu'il éclaire.

Législateurs, juges, magistrats, vous n'en vaudrez que mieux, quand la faine philosophie éclairera toutes vos démarches; vous ferez moins d'injustices, moins d'iniquités, moins d'infamies: enfin vous contiendrez mieux les hommes philosophes, qu'orateurs & raisonnants, que raisonneurs.

Abufer de la philofophie, comme de l'éloquence, pour féduire & augmenter les deux principales facultés de l'ame l'une par l'autre, c'est favoir habilement s'en fervir. Croyez-vous que la religion mette le plus foible à l'abri du plus fort? Pensezvous que les préjugés des hommes foient autant

52

## PRÉLIMINATRE.

de freins qui les retiennent; que leur bonne foi, leur probité, leur justice, ne tiendront qu'à un fil, une fois dégagées des chaînes de la superstition? Servez-vous de toute votre force pour conferver un aveuglement précieux, sur lequel puissent leurs yeux ne jamais s'ouvrir : fi le malheur du monde en dépend ! Raffermissez par la force d'arguments captieux leur foi chancelante; ravalez leur foible génie par la force du vôtre à la religion de leurs peres; donnez, comme nos facrés Joffes, un air de vraisemblance aux plus répugnantes absurdités; que le tabernacle s'ouvre; que les loix de Moïfe s'interprètent, que les mystères se dévoilent, & qu'enfin tout s'explique. L'autel n'en est que plus respectable, quand c'est un philosophe qui l'encenfe.

Tel est le fruit de l'arbre philosophique, fruit mal-à-propos défendu, si ce n'est que j'aime à croire, & encore plus à voir que la défense ici, comme en tant d'autres choses, excite les esprits généreux à les cueillir, & à en répandre de toutes parts le délicieux parfum & l'excellent goût.

Ie ne prétends pas infinuer par-là qu'on doive tout mettre en œuvre pour endoctriner le peuple & l'admettre aux mysteres de la nature. Je fens trop bien que la tortue ne peut courir, les animaux rampans voler, ni les aveugles voir. Tout

D 3

<3

# DISCOURS

**Š4** 

!

ce que je defire, c'est que ceux qui tiennent le timon de l'état, foient un peu philosophes: tout ce que je pense, c'est qu'ils ne fauroient l'être trop.

En effet, j'en ai déjà fait sentir l'avantage par les plus grands exemples : plus les princes ou leurs ministres feront philosophes, plus ils feront à portée de fentir la différence effentielle qui fe trouve entre leurs caprices, leur tyrannie, leurs loix, leur religion, la vérité, l'équité, la justice; & par conséquent plus ils seront en état de servir l'humanité & de mériter de leurs sujets, plus aussi ils feront à portée de connoître que la philofophie, loin d'être dangereuse, ne peut qu'être utile & falutaire; plus ils permettront volontiers aux favants de répandre leurs lumieres à pleines mains; plus ils comprendront enfin, qu'aigles de l'espece humaine, faits pour s'élever, si ceux-ci combattent philosophiquement les préjugés des uns, c'est pour que ceux qui seront capables de saisir leur doctrine, s'en servent, & les fassent valoir au profit de la fociété, lorfqu'ils les croiront nécessaires.

Pleins d'un respect unique & fans bornes pour cette reine du fage, nous la croirons donc bienfaifante, douce, incapable de traîner à fa fuite aucun inconvénient fâcheux : fimples, comme la vérité qu'elle annonce, nous croirons que les

Digitized by Google

P R É L I M I N A I R E. 55 oracles de cette vénérable Sibylle ne font équivoques, que pour ceux qui n'en peuvent pénétrer & le fens & l'esprit; toujours utiles, directement ou indirectement, quand on sait en faire un bon usage.

Sectateurs zélés de la philosophie, pour en être plus zélés patriotes, laissons donc crier le vulgaire des hommes, & femblables aux Jansenisses qu'une excommunication injuste n'empêche pas de faire ce qu'ils croient leur devoir, que tous les cris de la haine théologique, que la puissante cabale des préjugés qui l'attisent, loin de nous empêcher de faire le nôtre, ne puissent jamais émousser ce goût dominant pour la sagesse, qui caractérise un philosophe.

Ce devoir, fi vous le demandez, c'est de ne point croire en imbécille, qui se fert moins de sa raison, qu'un avare de son argent; c'est encore moins de feindre de croire; l'hypocrisie est une comédie indigne de l'homme; ensin c'est de cultiver une science, qui est la cles de toutes les autres, & qui, graces au bon goût du siecle, est plus à la mode aujourd'hui que jamais.

Oui, philosophes, voilà votre devoir: le vôtre, princes, c'est d'écarter tous les obstacles qui effraient les génies timides; c'est d'écarter toutes ces bombes de la théologie & de la méraphysique;

D 4

۲6

qui ne sont pas pleines de vent, quand c'est un saint homme en fureur qui les lance : tantæ animis cælestibus iræ!

Encourager les travaux philosophiques par des bienfaits & des honneurs, pour punir ceux qui y confacrent leurs veilles, quand par hazard ces travaux les éloignent des fentiers de la multitude & des opinions communes, c'est refuser la communion & la fépulture à ceux que vous payez pour vous amuser sur leurs theâtres. L'un, il est vrai, ne devroit pas m'étonner plus que l'autre: mais à la vue de pareilles contradictions, le moyen de ne pas s'écrier avec un poëte philosophe !

Ah! verrai-je toujours ma folle nation Incertaine en ses vœux, flétrir ce qu'elle admire; Nos mœurs avec nos loix toujours se contredire, Et le foible Français s'endormir sous l'empire De la superstition?

Le tonnerre est loin: laissons gronder, & marchons d'un pas ferme à la vérité : rien ne doit enchaîner dans un philosophe la liberté de penser; fi c'ést une folie, c'est celle des grandes ames : pourvu qu'elles s'élevent, elles ne craignent point de tomber.

Qui facrifie les dons précieux du génie à une vertu politique, triviale & bornée comme elles

÷

PRÉLIMINAIRE, 37

le sont toutes, peut bien dire qu'il a reçu son esprit en stupide instinct, & son ame en sordide intérêt. Qu'il s'en vante au reste, si bon lui semble; pour moi, disciple de la nature, ami de la seule vérité, dont le seul fantôme me fait plus de plaisir, que toutes les erreurs qui menent à la fortune : moi qui ai mieux aimé me perdre au grand jour par mon peu de génie, que de me fauver, & même de m'enrichir dans l'obscurité par la prudence ; philosophe généreux, je ne refuserai point mon hommage aux charmes qui m'ont séduit. Plus la mer est couverte d'écueils & fameuse en naufrages, plus je penserai qu'il est beau d'y chercher l'immortalité au travers de tant de périls : oui, j'oserai dire librement ce que je pense; & à l'exemple de Montagne, paroiffant aux yeux de l'univers, comme devant moi-même, les vrais juges des choses me trouveront plus innocent que coupable dans mes opinions les plus hardies, & peut-être vertueux dans la confession même de mes vices.

Soyons donc libres dans nos écrits, comme dans nos actions; montrons-y la fiere indépendance d'un républicain. Un écrivain timide & circonspect, ne servant ni les sciences, ni l'esprit humain, ni fa patrie, se met lui-même des entraves qui l'empêchent de s'élever; c'est un coureur dont les souliers ont une semelle de plomb, ou

#### DISCOURS

58

un nageur qui met des vessies pleines d'eau sous ses aisselles. Il faut qu'un philosophe écrive avec une noble hardiesse, ou qu'il s'attende à ramper comme ceux qui ne le sont pas.

O vous ! qui êtes si prudents, si réservés, qui usez de tant de ruses & de stratagêmes, qui vous masquez de tant de voiles & avec tant d'adresse, que les hommes fimples, perfifiés, ne peuvent vous deviner, qui vous retient? Je le vois, vous sentez que parmi tant de seigneurs qui se disent vos amis, (1) avec qui vous vivez dans la plus grande familiarité, il ne s'en trouvera pas un seul aui ne vous abandonne dans la difgrace; non, pas un seul qui ait la générofité de redemander à son roi le rappel d'un homme de génie : vous craignez le fort de ce jeune & célebre favant, à qui un aveugle à suffi pour éclairer l'univers, & conduire fon auteur à Vincennes : ou de cet autre (Touffaint) moins grand génie, que des mœurs pures, toujours estimables, quoique quelquefois bifarres, trouvées indiferettement sur les traces du paganisme, ont relégué, dit-on, à cette autre affreuse inquisition ( la Bastille ). Quoi donc ! de tels écrits

(1) Donec eris felix, multos numerabis amicos; Tempora fi fuerint nubila, folus eris.

Digitized by Google

PRÉLIMINAIRE. 59 n'excitent point en vous cette élévation, cette grandeur d'ame, qui ne connoît point de danger ? A la vue de tant de beaux ouvrages, étes-vous fans courage, fans amour-propre? A la vue de tant d'ame, ne vous en fentez-vous point ?

Je ne dis pas que la liberté de l'efprit foit préférable à celle du corps; mais quel homme, vraiment homme, tant foit peu fenfible à la belle gloire, ne voudroit pas à pareil prix être quelque temps privé de la derniere ?

Rougiffez, tyrans d'une raifon fublime; femblables à des polypes coupées en une infinité de morceaux, les écrits que vous condamnez au feu fortent, pour ainfi dire, de leurs cendres, multipliés à l'infini. Ces hommes que vous exilez, que vous forcez de quitter leur patrie (j'ofe le dire, fans craindre qu'on me foupconne d'aucune application vaine, ni de vifs regrets ), ces hommes que vous enfermez dans des prisons cruelles, écoutez ce qu'en pensent les esprits les plus sages & les plus éclairés ! Ou plutôt, tandis que leur perfonne gémit emprisonnée, voyez la gloire porter en triomphe leurs noms jufqu'aux cieux ! nouveaux Augustes, ne le soyez pas en tout; épargnez-vous la honte des crimes littéraires; un seul peut flétrir tous vos lauriers; ne punissez pas les lettres & les arts de l'imprudence de ceux qui les cultivent le

mieux; ou les Ovides modernes porteront avec leurs foupirs vos cruels traitements à la pofférité indignée, qui ne leur refufera ni larmes ni fuffrage. Et comment pourroit-elle, fans ingratitude, lire d'un œil fec les *trifles* & les complaintes de beaux esprits, qui n'ont été malheureux que parce qu'ils ont travaillé pour elle?

Mais ne peut-on chercher l'immortalité, fans fe perdre ? Et quelle est cette folle yvresse où je me laisse emporter ! Oui, il est un milieu juste & raifonnable ( *Est modus in rebus*, &c.), dont la prudence ne permet pas qu'on s'écarte. Auteurs à qui la plus flatteuse vengeance ne suffit point, je veux dire l'applaudissement de l'Europe éclairée, voulez-vous faire impunément des ouvrages immortels ? Pensez tout haut, mais cachez (1) vous. Que

(1) C'eft la néceffité de me cacher, qui m'a fait imaginer la dédicace à M. Haller. Je fens que c'eft une double extravagance de dédier amicalement un livre auffi hardi que l'Homme-Machine, à un favant que je n'ai jamais vu, & que 50 ans n'ont pu délivrer de tous les préjugés de l'enfance; mais je ne croyois pas que mon ftyle m'eût trahi. Je devrois peut-être fupprimer une piece qui a fait tant crier, gémir, renier celui à qui elle eft adreffée; mais elle a reçu de fi grands éloges publics d'écrivains, dont le fuffrage eft infiniment flatteur, que je n'ai pas eu ce courage.

PRÉLIMINA<sup>T</sup>IRE. 61 la postérité soit votre seul point de vue; qu'il ne foit jamais croisé par aucun autre. Ecrivez, comme fi vous étiez seuls dans l'univers, ou comme fi vous n'aviez rien à craindre de la jaloufie & des préjugés des hommes, ou vous manquerez le but.

Je ne me flatte pas de l'atteindre ; je ne me flatte pasque le son qui me désigne, & qui m'est commun avec tant d'hommes obscurs, soit porté dans l'immenfité des fiecles & des airs; fi je confulte même moins ma modestie que ma foiblesse, je croirai sans peine que l'écrivain, soumis aux mêmes loix que l'homme, périra tout entier. Qui sait même, si dans un projet si fort au-dessus de mes forces, une réputation aussi foible que la mienne ne pourroit pas échouer au même écueil où s'est déjà brisée ma fortune.

Quoiqu'il en soit, aussi tranquille sur le sort de mes ouvrages, que sur le mien propre, j'attesterai du moins que j'ai regardé la plupart de mes contemporains, comme des préjugés ambulants que je n'ai pas plus brigué leur fuffrage, que craint leur blâme, ou leur censure; & qu'enfin content

Je prends la liberté de la faire reparoître, telle qu'on l'a déjà vue dans toutes les éditions de l'Homme-Machine, cum bond venid celeberrimi, SAYANTISSIMI, **PEDANTISSIMI** profefforis.

& trop honoré de ce petit nombre de lecteurs dont parle Horace, & qu'un esprit solide préférera toujours au reste du monde entier, j'ai tout facristé au brillant spectre qui m'a seduit. Et certes, s'il est dans mes écrits quelques beautés neuves & hardies, un certain seu, quelque étincelle de génie ensin, je dois tout à ce courage philosophique, qui m'a fait concevoir la plus haute & la plus téméraire entreprise.

Mon naufrage, & tous les malheurs qui l'one fuivi, font au refte faciles à oublier dans un port auffi glorieux & auffi digne d'un philosophe: j'y bois à longs traits l'oubli de tous les dangers que j'ai courus, Eh ! le moyen de fe repentir d'une auffi heureuse faute que la mienne !

Mais quelle plus be'le invitation aux amateurs de la vérité! On peut ici, apôtre de la feule nature, braver les préjugés & tous les ennemis de la faine philosophie, comme on se rit du courroux des flots dans une rade tranquille. Je n'entends plus gronder les miens que de loin, & comme une tempête qui bat le vaisseau dont je me suis sauvé. Quel plaisir de n'avoir à faire sa cour qu'à cette reine immortelle! Quelle honte, qu'on ne puisse ailleurs librement faire voile sur une mer qui conduit à l'acquisition de tant de richeffes, & comme au Pérou des sciences ! Beaux esprits, favants,

62

# PRÉLIMINAIRE.

61 philosophes, génies de tous les genres, qui vous retient dans les fers de vos contrées? Celui que vous voyez, celui qui vous ouvre fi libéralement la barriere, est un héros, qui jeune encore, est arrivé au temple de mémoire par presque tous les chemins qui y conduisent. Venez.... Que tardezvous ? Il fera votre guide, votre modele & votre appui : il vous forcera par son illustre exemple à marcher sur ses traces dans le pénible sentier de la gloire; dux & exemplum & necessitas, comme dit Pline le jeune en un autre sujet. S'il ne vous est pas donné de le suivre, vous partagerez du moins avec nous le plaisir de l'admirer de plus près. Certes, je le jure, ce n'est pas sa couronne, c'est son esprit que j'envie.

Vous, que ces facrés perturbateurs d'un repos respectable n'ont point troublés, sous de si glorieux auspices, paroissez hardiment, ouvrages protégés, vous ne le seriez point, si vous étiez dangereux: un philosophe ne vous eût point permis de paroître. Un esprit vaste, profond, accoutumé à réfléchir, fait trop bien que ce qui n'est que philosophiquement vrai, ne peut être nuisible.

Il y a quelques années, qu'enveloppés d'un trifte manteau, vous étiez, hélas! réduits à vous montrer feuls, timides en quelque forte, & comme autrefois les vers d'Ovide exilé, sans votre auteur, que vous 61

craignez même de démafquer; femblables à ces tendres enfants, qui voudroient dérober leur pere à la pourfuite de trop cruels créanciers. Aujourd'hui (pour parodier cet aimable & malheureux poëte), libres & plus heureux, vous n'irez plus en ville fans lui, & vous marcherez l'un & l'antre, tête levée, entendant gronder le vulgaire, comme un navigateur (pour parler en poëte) fûr de la protection de Neptune, entend gronder les flots.

# TRAITE

# TRAITÉ

DE

# L'AME,

CHAPITRE PREMIER.

EXPOSITION DE L'OUVRAGE.

CE n'eft ni Ariftote, ni Platon, ni Defcartes, ni Mallebranche, qui vous apprendront ce que c'eft que votre ame. En vain vous vous tourmentez pour connoître fa nature: n'en déplaife à votre vanité & à votre indocilité, il faut que vous vous foumettiez à l'ignorance & à la foi. L'effence de l'ame de l'homme & des animaux eft & fera toujours auffi inconnue, que l'effence de la matiere & des corps. Je dis plus; l'ame dégagée du corps par abstraction, reffemble à la matiere confidérée fans aucunes formes : on ne peut la concevoir. L'ame & le corps ont été faits enfemble dans le même instant, & comme d'un feul coup de pin-*Tome I.* E ceau, Ils ont été jetés au même moule, dit un grand théologien (1) qui a ofé penfer. Celui qui voudra connoître les propriétés de l'anie, doit donc auparavant rechercher celles qui fe manifestent clairement dans les corps, dont l'ame est le principe actif.

Cette réflexion conduit naturellement à penfer qu'il n'eft point de plus fùrs guides que les fens. Voilà mes philosophes. Quelque mal qu'on en dife, eux feuls peuventéclairer la raison dans la recherche de la vérité; oui, c'eft à eux seuls qu'il faudra toujours revenir, quand on voudra sérieusement la connoître.

Voyons donc, avec autant de bonne foi que d'impartialité, ce que nos fens peuvent découvrir dans la matiere, dans la fubftance des corps, & fur-tout des corps organifés; mais n'y voyons que ce qui y eft, & n'imaginons rien. La matiere eft par elle-même un principe paffif, elle n'a qu'une force *d'inertie*; c'eft pourquoi toutes les fois qu'on la verra fe mouvoir, on pourra conclure que fon mouvement vient d'un autre principe, qu'un bon elprit ne confondra jamais avec celui qui le contient, je veux dire, avec la matiere ou la fubftance des corps, parce que l'idée de l'un & l'idée de

(1) TERTULLIEN de refurred.

66

Digitized by Google

67

l'autre forment deux idées intellectuelles, auffi différentes que l'actif & le passif. Si donc il est dans les corps un principe moteur, & qu'il foit prouvé que ce même principe qui fait battre le cœur, fasse aussi fentir les nerfs & penfer le cerveau, no s'enfuivra-t-il pas clairement que c'est à ce principe qu'on donne le nom d'ame. Il est démontré que le corps humain n'est dans sa premiere origine qu'un ver, dont toutes les métamorphoses n'ont rien de plus surprenant que celles de tout insecte. Pourquoi ne seroitil pas permis de rechercher la nature, ou les propriétés du principe inconnu, mais évidemment sensible & adif, qui fait ramper ce ver avec orgueil fur la surface de la terre ? La vérité n'est-elle donc pas plus faite pour l'homme, que le bonheur auquel il afpire ? Ou n'en ferions-nous fi avides, & pour ainfi dire fi amoureux, que pour n'embrasser qu'une nue, au lieu de la déesse, comme les poëtes l'ont feint d'Ixion.

E 2

#### TRAITÉ

# CHAPITRE II.

#### De la matiere.

Tous les philosophes qui ont attentivement examiné la nature de la matiere, confidérée en elle-même, indépendamment de toutes les formes qui constituent les corps, ont découvert dans cette fubstance diverses propriétés, qui découlent d'une effence absolument inconnue. Telles sont, 1°. la puissance de recevoir différentes formes, qui se produisent dans la matiere même, & par lesquelles la matiere peut acquérir la force motrice & la faculté de sentir; 2°. l'étendue actuelle, qu'ils ont bien reconnue pour un attribut, mais non pour l'effence de la matiere.

Il y en a cependant eu quelques-uns, & entr'autres Defcartes, qui ont voulu réduire l'effence de la matiere à la fimple étendue, & borner toutes les propriétés de la matiere à celles de l'étendue; mais ce fentiment a été rejeté par tous les autres modernes, qui ont été plus attentifs à toutes les propriétés de cette fubftance, enforte que la puiffance d'acquérir la force motrice & la faculté de fentir, a été de tout temps confidérée, de même que l'étendue, comme une propriété effentielle de la matiere.

Toutes les diverses propriétés qu'on remarque dans ce principe inconnu, démontrent un être dans lequel existent ces mêmes propriétés, un être qui par conséquent doit exister par lui-même. Or, on ne conçoit pas, ou plutôt il paroît impossible, qu'un être qui existe par lui-même, puisse ni fe créer, ni s'anéantir. Il ne peut y avoir évidemment que les formes, dont se propriétés effentielles le rendent sus formes, dont fes propriétés effentielles le rendent fusceptible, qui puissent se detruire & se reproduire tour-à-tour. Aussi l'expérience nous forcet-elle d'avouer que rien ne se fait de rien.

Tous les philosophes qui n'ont point connu les lumieres de la foi, ont pensé que ce principe subftantiel des corps a existé & existera toujours, & que les élémens de la matiere ont une solidité indestructible, qui ne permet pas de craindre que le monde vienne à s'écrouler. La plupart des philosophes chrétiens reconnoissent aussi qu'il existe necessairement par lui-même, & qu'il n'est point de fa nature d'avoir pu commencer, ni de pouvoir finir, comme on peut le voir dans un auteur du siccle dernier, qui profession (1) la théologie à Paris.

E 3

 <sup>(1)</sup> GOUDIN. Philosophia juxtà inconcussa tutistimaque Divi Thomæ dogmata. Lugd. 1678

#### TRAITÉ

# CHAPITRE III;

#### De l'étendue de la matiere.

QUOTQUE nous n'ayons aucune idée de l'effence de la matiere, nous ne pouvons refufer notre confentement aux propriétés que nos fens y découvrent.

J'ouvre les yeux, & je ne vois autour de moi que matiere, ou qu'étendue. L'étendue est donc une propriété qui convient toujours à toute mariere, qui ne peut convenir qu'à elle feule, & qui par conséquent est co-essentielle à fon sujet.

Cette propriété fuppole dans la fubftance des corps, trois dimenfions, longueur, largeur & profondeur. En effet, fi nous confultons nos connoiffances, qui viennent toutes des fens, on ne peut concevoir la matiere, ou la fubftance des corps, fans l'idée d'un être à la fois long, large & profond; parce que l'idée de ces trois dimenfions est nécessfairement liée à celle que nous avons de toute grandeur ou quantité.

Les philosophes qui ont le plus médité sur la matiere, n'entendent pas par l'étendue de cette substance une étendue solide, formée de parties distinctes, capable de résissance. Rien n'est uni, rien n'est divisé dans cette étendue : car pour diviser, il faut une force qui défunisse; il en faut

#### DE L'AME.

une auffi, pour unir les parties divifées. Or, fuivant ces phyficiens, la matiere n'a point de force actuellement active : parce que toute force ne peut venir que du mouvement, ou de quelqu'effort ou tendance au mouvement, & qu'ils ne reconnoissent dans la matiere dépouillée de toute forme par abstraction, qu'une force motrice en *puissance*.

١

Cette théorie est difficile à concevoir : mais les principes posés, elle est rigoureusement vraie dans ses conséquences. Il en est ainsi de ces vérités algebriques, dont on connoît mieux la certitude, que l'esprit ne la conceit.

L'étendue de la matiere n'est donc qu'une étendue métaphysique, qui n'offre rien de sensible, suivant l'idée de ces mêmes philosophes. Ils pensent avec raison qu'il n'y a que l'étendue solide qui puisse frapper nos sens.

Il nous paroît donc que l'étendue est un attribut qui fait partie de la forme métaphysique: mais nous sommes éloignés de croire qu'une étendue solide constitue son essence.

Cependant, avant Descartes, quelques anciens avoient fait confister l'effence de la matiere dans l'étendue folide. Mais cette opinion que les Cartéfiens ont tant fait valoir, a été victorieusement combattue dans tous les temps, par des raisons évidentes que nous exposerons dans la fuite; car l'ordre veut que nous examinions auparavant à quoi se reduisent les propriétés de l'étendue.

7 I

#### TRAITÉ

# CHAPITRE IV:

# Des propriétés méchaniques-passives de la matierez dépendantes de l'étendue.

**C** E qu'on appelle forme en général, confifte dans les divers états, ou les différentes modifications dont la matiere est fusceptible. Ces modifications reçoivent l'etre, ou leur existence, de la matiere même, comme l'empreinte d'un cachet la reçoit de la cire qu'elle modifie. Elles constituent tous les différents états de cette substance : c'est par elles qu'elle prend toutes les diverses formes des corps, & qu'elle constitue ces corps même.

Nous n'examinerons pas ici quelle peut être la nature de ce principe, confidérée féparément de fon étendue & de toute autre forme. Il fuffit d'avouer qu'elle est inconnue : ainsi il est inutile de rechercher si la matiere peut exister dépouillée de toutes ces formes, sans lesquelles nous ne pouvons la conçevoir. Ceux qui aiment les disputes frivoles, peuvent, sur les pas des scholastiques, poursuivre toutes les questions qu'on peut faire à ce sujet; nous n'enseignerons que ce qu'il faut précisément favoir de la doctrine de ces formes.

Il y en a deux sortes; les unes actives, les autres

paffives. Je ne traite dans ce chapitre que des dernieres. Elles font au nombre de quatre ; favoir la grandeur, la figure, le repos & la fituation. Ces formes font des états fimples, des dépendances paffives de la matiere, des modes qui ne peuvent jamais l'abandonner, ni en détruire la fimplicité.

Les anciens pensoient, non sans raison, que ces formes méchaniques passives de la matiere n'avoient pas d'autre source que l'étendue, persuadés qu'ils étoient que la matiere contient potentiellement toutes ces formes en soi, par cela seul que ce qui est étendu, qu'un être doué des dimensions dont on a parlé, peut évidemment recevoir telle ou telle grandeur, figure, situation, &c.

Voilà donc les formes méchaniques paffives contenues en puissance dans l'étendue, dépendantes absolument des trois dimensions de la matiere, & de leur diverse combinaison; & c'est en ce sens qu'on peut dire que la matiere, considérée simplement dans son étendue, qui la rend susceptible d'une infinité de sormes, ne lui permet pas d'en recevoir aucune, sans sa propre sorce motrice; car c'est la matiere déjà revêtue des sormes, au moyen desquelles elle a reçu la puissance motrice, ou le mouvement actuel, qui se procure elle-méme fuccessivement toutes les différentes sormes, comme parle Aristote, elle ne l'est que par son mariage, ou par son union avec la force motrice même.

Cela polé : si la matiere est quelquesois forcée de prendre une certaine forme, & non telle autre, cela ne peut venir de sa nature trop *inerte*, ou de ses formes méchaniques passives dépendantes de l'étendue, mais d'une nouvelle forme, qui mérite ici le premier rang, parce qu'elle joue le phus grand rôle dans la nature; c'est la forme active, ou la puissance motrice; la forme, je le répcte, par laquelle la matiere produit celles qu'elle reçoit.

Mais avant que de faire mention de ce principe moteur, qu'il me foit permis d'observer en passant que la matiere, considerée seulement comme un étre passif, ne paroît mériter que le simple nom de matiere, auquel elle étoit autrefois restreinte; que la matiere, étant qu'absolument inséparable de l'étendue, de l'impénétrabilité, de la divisibilité, & des autres formes méchaniques passives, n'étoit pas réputée par les anciens la même chose que ce que nous appelons aujourd'hui du nom de substance, & qu'enfin loin de confondre ces deux termes, comme font les modernes, ils prenoient la matiere, fimplement comme un attribut ou une partie de cette substance, constituée telle, ou élevée à la dignité de corps par la puissance motrice dont je vais parler.



## DE L'AME.

# CHAPITRE V.

## De la puissance motrice de la matiere.

L ES anciens, perfuadés qu'il n'y avoit aucun corps fans une fource motrice, regardoient la fubftance des corps comme un compofé de deux attributs primitifs; par l'un, cette fubflance avoit la puiffance de fe mouvoir, & par l'autre, celle d'étre mue. En effet, dans tout corps qui fe meut, il n'eft pas poffible de ne pas concevoir ces deux attributs, c'eft-à-dire, la chofe qui fe meut, & la même chofe qui eft mue.

On vient de dire qu'on donnoit autrefois le nom de matiere à la fubftance des corps, en tant que fusceptible de mouvement : cette même matiere devenue capable de se mouvoir, étoit envisagée sous le nom de principe actif, donné alors à la même substance. Mais ces deux attributs paroissent si essent dépendants l'un de l'autre, que Cicéron, (1) pour mieux exprimer cette union essentielle & primitive de la matiere & de son principe moteur, dit que l'un & l'autre se trouve

(1) In utroque tandem utrumque. Academ. quest. lib. I.

76

l'un dans l'autre; ce qui rend fort bien l'idée des anciens.

D'où l'on comprend que les modernes ne nous ont donné qu'une idée peu exacte de la matiere, lorfqu'ils ont voulu, par une confusion mal entendue, donner ce nom à la substance des corps; puifqu'encore une fois la matiere, ou le principe passif de la substance des corps, ne fait qu'une partie de cette substance. Ainsi il n'est pas surprenant qu'ils n'y aient pas découvert la force motrice & la faculté de fentir.

On doit voir à préfent, ce me femble, du premier coup-d'œil, que s'il est un principe actif, il doit avoir dans l'effence inconnue de la matiere une autre fource que l'étendue; ce qui confirme que la fimple étendue ne donne pas une idée complette de toute l'effence, ou forme métaphyfique de la fubstance des corps, par cela feul qu'elle exclut l'idée de toute activité dans la matiere. C'est pourquoi, fi nous démontrons ce principe moteur, fi nous faisons voir que la matiere, loin d'être aussi indifférente qu'on le croit communément, au mouvement & au repos, doit être regardée comme une fubstance active, aussi bien que passive, quelle ressource auront ceux qui ont fait consister fon effence dans l'étendue?

Les deux principes dont on vient de parler, l'étendue & fa force motrice, ne font que des

1

puissances de la substance des corps; car de même que cette substance est susceptible de mouvement, fans en avoir effectivement, elle a aussi toujours, lors même qu'elle ne se meut pas, la faculté de se mouvoir.

Les anciens ont véritablement remarqué que cette force motrice n'agiffoit dans la fubstance des corps, que lorfque cette fubstance étoit revêtue de certaines formes : ils ont auffi observé que les divers mouvements qu'elle produit, sont tous affujettis ou réglés par ces différentes formes. C'est pourquoi les formes, au moyen desquelles la substance des corps pouvoit non-seulement se mouvoir, mais se mouvoir diversement, ont été nommées formes matérielles.

Il fuffifoit à ces premiers maîtres de jeter les yeux fur tous les phénomenes de la nature, pour découvrir dans la fubftance des corps la force de fe mouvoir elle - même, ou lorfqu'elle est en mouvement, c'est une autre fubftance qui le lui communique. Mais voit - on dans cette fubftance autre chose qu'elle-même en action; & quelquefois elle paroît recevoir un mouvement qu'elle n'a pas, le reçoit-elle de quelqu'autre cause que ce même genre de fubftance dont les parties agissent les unes fur les autres ?

Si donc on fuppofe un autre agent, je demande quel il eft, & qu'on me donne des preuves de fon existence; mais puisqu'on n'en a pas la moindre idée, ce n'est pas même un étre de raison.

Après cela, il est clair que les anciens ont dû facilement reconnoître une force intrinseque de mouvement au-dedans de la substance des corps; puisqu'enfin on ne peut, ni prouver, ni concevoir aucune autre substance qui agisse sur elle.

Mais ces mêmes auteurs ont en même-temps avoué, ou plutôt prouvé, qu'il étoit impoffible de comprendre comment ce mystere de la nature peut s'opérer, parce qu'on ne connoît point l'effence des corps. Ne connoîstant pas l'agent, quel moyen en effet de pouvoir connoître fa maniere d'agir? Et la difficulté ne demeureroit-elle pas la même, en admettant une autre substance, principalement un être dont on n'auroit aucune idée, & dont on ne pourroit pas même raisonnablement reconnoître l'existence.

Ce n'est pas aussi fans fondement qu'ils ont pensé que la substance des corps, envisagée sans aucune forme, n'avoit aucune activité, mais qu'elle étoit tout en puissance. (1) Le corps humain, par exemple, privé de la forme propre, pourroit – il exécuter les mouvements qui en dépendent ? De même, sans l'ordre & l'arrangement de toutes les parties de l'univers, la matiere qui les compose pourroit-elle

(1) Totum in fieri.

78



produire tous les divers phénomenes qui frappent nos fens?

Mais les parties de cette fubftance qui reçoivent des formes, ne peuvent pas elles – mêmes fe les donner; ce font toujours d'autres parties de cette même fubftance déjà revêtue de formes, qui les leur procurent. Ainfi c'est de l'action de ces parties, pressées les unes par les autres, que naissent les formes par les que naissent les formes par les que notrice des corps devient effectivement active.

C'est au froid & au chaud qu'on doit, à mon avis, réduire, comme ont fait les anciens, les formes productives des autres formes; parce qu'en essent c'est par ces deux qualités actives générales, que font vraisemblablement produits tous les corps fublunaires.

Defcartes, génie fait pour fe frayer de nouvelles routes & s'égarer, a prétendu avec quelques autres philofophes, que dieu étoit la feule caufe efficiente du mouvement, & qu'il l'imprimoit à chaque inftant dans tous les corps. Mais ce fentiment n'eft qu'une hypothefe, qu'il a tâché d'ajuster aux lumieres de la foi; & alors ce n'est plus parler en philosophe, ni à des philosophes, sur-tout à ceux qu'on ne peut convaincre que par la force de l'évidence.

Les scholastiques chrétiens des derniers siecles ont bien senti l'importance de cette simple réslexion : c'est pourquoi ils se sont fagement bornés aux seules lumieres purement philosophiques sur le mouvement de la matiere, quoiqu'il eussent pu faire voir que dieu même a dit qu'il avoit « em-» preint d'un principe actif les élémens de la ma-» tière ». Genes. 1. Isaye 66.

On pourroit former ici une longue chaîne d'autorités, & prendre dans les professeurs les plus célebres, une substance de la doctrine de tous les autres : mais fans un fatras de citations, il est affez évident que la matiere contient cette force motrice qui l'anime, & qui est la cause immédiate de toutes les loix du mouvement.

# CHAPITRE VI.

Digitized by Google

# DE L'AME.

r

## CHAPITRE VI.

# De la faculté sensive de la matiere.

**N** o U s avons parlé de deux attributs effentiels de la matiere, desquels dépendent la plupart de ses propriétés, favoir l'étendue & la force motrice. Nous n'avons plus maintenant qu'à prouver un troisieme attribut; je veux dire la faculté de sentir, que les philosophes (1) de tous les fiecles ont reconnue dans cette même substance. Je dis tous les philosophes, quoique je n'ignore pas tous les efforts qu'ont vainement faits les Cartésiens pour l'en dépouiller. Mais pour écarter des difficultés infurmontables, ils se sont jettés dans un labyrynthe dont ils ont cru sortir par cet absurde système, » que les bêtes sont de pures machines ».

Une opinion fi rifible n'a jamais eu d'accès chez les philofophes que comme un badinage d'efprit, ou un amufement philofophique. C'est pourquoi nous ne nous arrêterons pas à la refuter. L'expé-

(1) Voyez la these que M. Leibnitz fit soutenir
 à ce sujet au prince Eugène, & l'Origine ancienne
 de la physique moderne, par le P. Regnault.
 Tome I.

rience ne nous prouve pas moins la faculté de fentir dans les bêtes, que dans les hommes : or moi qui suis fort assuré que je sens, je n'ai d'autre preuve du sentiment des autres hommes que par les fignes qu'ils m'en donnent. Le langage de convention, je veux dire, la parole, n'est pas le signe qui l'exprime le mieux : il y en a un autre commun aux hommes & aux animaux, qui le manifeste avec plus de certitude ; je parle du langage affectif, tel que les plaintes, les cris, les careffes, la fuite, les foupirs, le chant, & en un mot toutes les expressions de la douleur, de la tristesse, de l'averfion, de la crainte, de l'audace, de la soumission, de la colere, du plaisir, de la joie, de la tendresse. &c. Un langage aussi énergique a bien plus de force pour nous convaincre, que tous les sophismes de Descartes pour nous persuader.

Peut-être les Cartéfiens, ne pouvant fe refufer à leur propre fentiment intérieur, fe croient-ils mieux fondés à reconnoître la même faculté de fentir dans tous les hommes, que dans les autres animaux; parce que ceux-ci n'ont pas à la vérité exactement la figure humaine. Mais ces philofophes s'en tenant ainfi à l'écorce des chofes, auroient bien peu examiné la parfaite reffemblance qui frappe les connoiffeurs, entre l'homme & la béte: car il n'eft ici queftion que de la fimilitude des organes des fens, lefquels, à quelques modifications DE L'AME. <sup>9</sup>83 près, sont absolument les mêmes, & accusent évidemment les mêmes ufages.

Si ce parallele n'a pas été faifi par Defcartes, ni par fes fectateurs, il n'a pas échappé aux autres philosophes, & fur-tout à ceux qui se sont curieusement appliqués à l'anatomie comparée.

Il fe préfente une autre difficulté qui intéreffe davantage notre amour-propre : c'eft l'impoffibilité où nous fommes encore de concevoir cette propriété comme une dépendance, ou un attribut de la matiere. Mais qu'on faffe attention que cette fubftance ne nous laiffe apperçevoir que des chofes ineffables. Comprend-on mieux comment l'étendue découle de fon effence? comment elle peut être mue par une force primitive dont l'action s'exerce fans contact, & mille autres merveilles qui fe dérobent tellement aux recherches des yeux les plus clairvoyans, qu'elles ne leur montrent que le rideau qui les cache, fuivant l'idée d'un illuftre modetne (1).

Mais ne pourroit-on pas supposer, comme ont fait quelques-uns, que le sentiment qui se remarque dans les corps animés, appartiendroit à un être distinct de la matiere de ces corps, à une substance d'une différente nature, & qui se trouveroit unie avec eux? Les lumieres de la raison

(1) LEIBNITZ.

F 2

nous permettent-elles de bonne-foi d'admettre de telles conjectures ? Nous ne connoissons dans les corps que de la matiere, & nous n'observons la faculté de sentir que dans ces corps : sur quel sondement donc établir un être idéal désavoué par toutes nos connoissances ?

Voilà donc encore une nouvelle faculté qui ne réfideroit auffi qu'en puiffance dans la matiere, ainfi que toutes les autres dont on a fait mention, & telle a été encore la façon de penfer des anciens, dont la philofophie pleine de vues & de pénétration, méritoit d'être élevée fur les débris de celle des modernes. Ces derniers ont beau dédaigner des fources trop éloignées d'eux : l'ancienne philofophie (2) prévaudra toujours devant ceux qui font dignes de la juger; parce qu'elle forme (du moins par rapport au fujet que je traite) un fystème folide, bien lié, & comme un corps qui manque à tous ces membres épars de la phyfique moderne.

(1) Metephysique.



# DE L'AME.

# CHAPITRE VII.

# Des formes substantielles.

Nous avons vu que la matiere est mobile; qu'elle a la puissance de se mouvoir par elle-même, qu'elle est susceptible de sensation & de sentiment; mais il ne paroît pas, du moins fi l'on s'en rapporte à l'expérience, ce grand maître des philosophes, que ces propriétés puissent être mises en exercice, avant que cette substance soit, pour ainfi dire, habillée de quelques formes qui lui donnent la faculté de se mouvoir & de sentir. C'est pourquoi les anciens regardoient ces formes, comme faisant partie de la réalité des corps; & de-là vient qu'ils les ont nommées formes substantielles. (1) En effet, la matiere confidérée par abstraction, ou séparément de toute forme, est un être incomplet, suivant le langage des écoles, un être qui n'existe point dans cet état, & sur lequel du moins le sens, ni la raison, n'ont aucune prise. Ce sont donc véritablement les formes qui le rendent fenfible, & pour ainsi dire, le réalisent.

(1) GOUD. T. II. P. 34. 98.

F 3

Digitized by Google

84

Ainfi, quoique, rigoureusement parlant, elles ne foient point des substances, mais de simples modifications, on a été fondé à leur donner le nom de formes substantielles, parce qu'elles perfectionnent la substance des corps, & en sont en quelque sorte partie.

D'ailleurs pourvu que les idées foient clairement expofées, nous dédaignons de réformer des mots confacrés par l'ufage, & qui ne peuvent induire en erreur lorfqu'ils font définis, & bien entendus.

Les anciens n'avoient donné le nom de formes fubftantielles qu'aux modifications qui conftituent effentiellement les corps, & qui leur donnent à chacun ces caracteres décififs qui les diftinguent l'un de l'autre. Ils nommoient feulement formes *accidentelles*, les modifications qui viennent par accident, & dont la deftruction n'entraîne pas néceffairement celle des formes qui conftituent la nature des corps; comme le mouvement local du corps humain, qui peut ceffer, fans altérer l'intégrité de fon organifation.

Les formes fubstantielles ont été divisées en fimples & en composées. Les formes fimples sont celles qui modifient les parties de la matiere, telle que la grandeur, la figure, le mouvement, le repos & la fituation; & ces parties de la matiere revêtues de ces formes, sont ce qu'on appelle *corps fimples* ou *élémens*. Les formes composées confis-

86



\*\*

tent dans l'assemblage des corps fimples, unis & arrangés dans l'ordre, & la quantité nécessaire pour conftruire, ou former les différens mixtes.

Les mêmes philosophes de l'antiquité ont aussi en quelque forte distingué deux sortes de formes substantielles dans les corps vivans, favoir celles qui constituent les parties organiques de ces corps, & celles qui font regardées comme étant leur principe de vie. C'est à ces dernieres qu'ils ont donné le nom d'ame. Ils en ont fait trois fortes: l'ame végétative qui appartient aux plantes; l'ame fensitive, commune à l'homme & à la bête: mais parce que celle de l'homme femble avoir un plus vaste empire, des fonctions plus étendues, des vues plus grandes, ils l'ont appelée ame raisonnable. Difons un mot de l'ame végétative. Mais auparavant, qu'il me soit permis de répondre à une objection que m'a faite un habile homme : « Vous » n'admettez, dit-il, dans les animaux, pour prin-» cipe de fentiment, aucune substance qui soit » différente de la matiere : pourquoi donc traiter » d'abfurde le Cartéfianisme, en ce qu'il suppose » que les animaux font de pures machines, & » quelle si grande différence y a-t-il entre ces deux » opinions » ? Je réponds d'un feul mot : Deseartes refuse tout sentiment, toute faculté de sentir à fes machines, ou à la matiere dont il suppose que les animaux sont uniquement faits : & moi je prou-F 4

ve clairement, si je ne me trompe fort, que s'il est un être qui soit, pour ainsi dire, pêtri de sentiment, c'est l'animal; il semble avoir tout reçu en cette monnoie, qui (dans un autre sens) manque à tant d'hommes. Voilà la différence qu'il y a entre lo célebre moderne dont je viens parler, & l'auteur de cet ouvrage.



### DE L'AME

## CHAPITRE VIIL

### De l'ame végétative.

Nous avons dit qu'il falloit rappeler au froid & au chaud les formes productives de toutes les formes des corps. Il a paru un excellent commentaire de cette doctrine des anciens, par M. Quefnay. Cet habile homme la démontre par toutes les recherches & toutes les expériences de la physique moderne, ingénieusement rassemblées dans un Traité du feu, où l'éther subtilement rallumé, joue le premier rôle dans la formation des corps. M. Lamy, médecin, n'a pas cru devoir ainfi borner l'empire de l'éther; il explique la formation des ames de tous les corps par cette même cause. L'éther est un esprit infiniment subtil; une matiere très déliée & toujours en mouvement, connue sous le nom de feu pur & céleste, parce que les anciens en avoient mis la fource dans le foleil, d'où fuivant eux, il est lance dans tous les corps plus ou moins, felon leur nature & leur confistance; & « quoique de soi-même il ne brûle » pas, par les différens mouvemens qu'il donne » aux particules des autres corps où il est ren-» ferme, il brûle & fait ressentir la chaleur. Tou-

Digitized by Google

#### TRAITÉ

2

» tes les parties du monde ont quelque portion » de ce feu élémentaire, que plusieurs anciens » regardent comme l'ame du monde. Le feu vi-» fible a beaucoup de cet esprit, l'air aussi, l'eau » beaucoup moins, la terre très-peu. Entre les » mixtes, les minéraux en ont le moins, les plan-» tes plus, & les animaux beaucoup davantage. » Ce feu, ou cet esprit, est leur ame, qui s'aug-» mente avec le corps par le moyen des alimens » qui en contiennent, & dont il se sépare avec » le chile, & devient enfin capable de sentiment, » grace à un certain mélange d'humeurs, & à » cette Aructure particuliere d'organes qui for-» ment les corps animés : car les animaux, les » minéraux, les plantes même, & les os qui » font la base de nos corps, n'ont pas de sen-» timent, quoiqu'ils ayent chacun quelque por-» tion de cet éther, parce qu'ils n'ont pas la même orgànifation ».

Les anciens entendoient par l'ame végétative, la cause qui dirige toutes les opérations de la génération, de la nutrition & de l'accroissement de tous les corps vivans.

Les modernes, peu attentifs à l'idée que ces premiers maîtres avoient de cette espece d'ame, l'ont confondue avec l'organisation même des végétaux & des animaux, tandis qu'elle est la cause qui conduit & dirige cette organisation. DE L'AMT.

On ne peut en effet concevoir la formation des corps vivans, fans aucune caufe qui y préfide, fans un principe qui regle & amene tout à une fin déterminée; foit que ce principe confifte dans les loix générales par lefquelles (1) s'opere tout le méchanisme des actions de ces corps; foit qu'il foit borné à des loix particulieres originairement réfidentes ou incluses dans le germe de ces corps même, & par lesquelles s'exécutent toutes fes fonctions pendant leur accroisfement & leur durée.

ŧ.

۰.

Les philosophes dont je parle, ne fortoient pas des propriétés de la matiere pour établir ces principes. Cette substance à laquelle ils attribuent la faculté de se mouvoir elle-même, avoit aussi le pouvoir de se diriger dans ses mouvemens; l'un ne pouvant subsister sans l'autre; puisqu'on conçoit clairement que la même puissance doit être également, & le principe de ses mouvemens, & le principe de cette détermination, qui sont deux choses absolument individuelles & inséparables. C'est pourquoi ils regardoient l'ame végétative, comme une forme substantielle purement matérielle, malgré l'espece d'intelligence dont ils imaginoient qu'elle n'étoit pas dépourvue.

(1) BOERH. Elem. Chem. p. 35, 36. Abrègé de fa théorie chymique. p. 6, 7.

gr.

TRAITE

### CHAPITRE IX.

## D l'ame fenfitive des animaux.

LE principe matériel, ou la forme fubstantielle, qui dans les animaux fent, discerne & connoît, a été généralement nommée par les anciens, ame fensitive. Ce principe doit être soigneusement distingué du corps organique même des animaux, & des opérations de ces corps, qu'ils ont attribuées à l'ame végétative, comme on vient de le remarquer. Ce sont cependant les organes même de ces corps animés, qui occasionnent à cet être sensitif les sensations dont il est affecté.

On a donné le nom de fens, aux organes particulierement destinés à faire naître ces sensations dans l'ame. Les médecins les divisent en sens externes & en sens internes: mais il ne s'agit ici que des premiers, qui sont, comme tout le monde sait, au nombre de cinq; la vue, l'ouie, l'odorat, le goût & le tact, dont l'empire s'étend sur un grand nombre de sensations, qui toutes sont des sortes de toucher.

Ces organes agissent par l'entremise des nerfs, & d'une matiere qui coule au-dedans de leur im-

15

Digitized by Google

perceptible cavité, & qui est d'une si grande subtilité, qu'on lui a donné le nom d'esprit animal, si bien démontré ailleurs par une soule d'expériences & de solides raisonnemens, que je ne perdrai point de temps à en prouver ici l'existence.

Lorsque les organes des sens sont frappés par quelque objet, les nerfs qui entrent dans la structure de ces organes sont ébranlés, le mouvement des esprits modifié se transmet au cerveau jusqu'au *fensorium commune*, c'est-à-dire, jusqu'à l'endroit même, où l'ame sensitive reçoit les sensations à la faveur de ce ressur d'esprits, qui par leur mouvement agissent sur elle.

Si l'empression d'un corps sur un nerf sensitif est forte & prosonde, & si elle le tend, le déchire, le brûle ou le rompt, il en résulte ponr l'ame une sensation qui n'est plus simple, mais douloureuse: & réciproquement, si l'organe est trop soiblement affecté, il ne se fait aucune sensation. Donc pour que les sens fassent leurs sonctions, il faut que les objets impriment un mouvement proportionné à la nature soible ou forte de l'organe sensitif.

Il ne se fait donc aucune sensation, sans quelque changement dans l'organe qui lui est destiné, ou plutôt dans la seule surface du nerf de cet organe. Ce changement peut-il se faire par *l'in*<sub>3</sub>

tromission du corps qui se fait sentir ? Non; les enveloppes dures des nerfs rendent la chose évidemment impossible. Il n'est produit que par les diverses propriétés des corps sensibles, & de-là naissent les différentes sensations.

Beaucoup d'expériences nous ont fait connoître que c'est effectivement dans le cerveau, que l'ame est affectée des sensations propres à l'animal: car lorsque cette partie est considérablement blessée. l'animal n'a plus ni sentiment, ni discernement, ni connoissance : toutes les parties qui sont au-deffus des plaies & des ligatures, confervent entr'elles & le cerveau le mouvement & le sentiment, toujours perdu au-dessous, entre la ligature & l'extrêmité. La section, la corruption des nerfs & du cerveau, la compression même de cette partie, &c. ont appris à Galien la même vérité. Ce favant a donc parfaitement connu le siege de l'ame, & la nécessité absolue des nerfs pour les sensations, il a su 1º. que l'ame fent, & n'est réellement affectée que dans le cerveau, des sentimens propres à l'animal; 2°. qu'elle n'a de sentiment & de connoissance, qu'autant qu'elle reçoit l'impression actuelle des esprits animaux.

Nous ne rapporterons point ici les opinions d'Aristore, de Chrysippe, de Platon, de Descartes, de Vieussens, de Rosset, de Willis, de Lancisi, &c. Il en faudroit toujours revenir à Galien, com-

me à la vérité même. Hypocrate paroît aussi n'avoir pas ignoré où l'ame fait sa résidence.

Cependant la plupart des anciens philosophes, ayant à leur tête les Stoïciens, & parmi les modernes, Perrault, Stuart & Tabor, ont pensé que l'ame sentoit dans toutes les parties du corps, parce qu'elles ont toutes des nerfs. Mais nous n'avons aucune preuve d'une fenfibilité auffi universellement répandue. L'expérience nous a même appris que lorfque quelque partie du corps est retranchée, l'ame a des sensations, que cette partie qui n'est plus, semble encore lui donner. L'ame ne sent donc pas dans le lieu même où elle croit fentir. Son erreur confiste dans la maniere dont elle fent, & qui lui fait rapporter son propre sentiment aux organes qui le lui occasionnent, & l'avertifient en quelque forte de l'impression qu'ils reçoivent eux-mêmes des causes extérieures. Cependant nous ne pouvons pas affurer que la substance de ces organes ne soit pas elle-même susceptible de sentiment, & qu'elle n'en ait pas effectivement. Mais ces modifications ne pourroient être connues qu'à cette substance même, & non au tout, c'est-à-dire, à l'animal auquel elles ne sont pas propres, & ne servent point.

Comme les doutes qu'on peut avoir à ce sujet, ne sont fondés que sur des conjectures, nous ne nous arrêterons qu'à ce que l'expérience, qui seule doit nous guider, nous apprend fur les sensations que l'ame reçoit dans les corps animés.

Beaucoup d'auteurs mettent le fiege de l'ame presque dans un seul point du cerveau, & dans un seul point du corps calleux, d'où comme de son trône elle régit toutes les parties du corps.

L'etre fenfitif ainfi cantonné, refferré dans des bornes aufli étroites, ils le diftinguent 1°. de tous les corps animés, dont les divers organes concourent feulement à lui fournir fes fenfations: 2°. des efprits même qui le touchent, le remuent, le pénetrent par la diverse force de leur choc, & le font fi diversement fentir.

Pour rendre leur idée plus fenfible, ils comparent l'ame au timbre d'une montre, parce qu'en effet l'ame est en quelque forte dans le corps, ce qu'est le timbre dans la montre. Tout le corps de cette machine, les ressorts, les roues ne font que des instrumens, qui par leurs mouvemens, concourent tous ensemble à la régularité de l'action du marteau sur le timbre, qui attend, pour aiasi dire, cette action, & ne fait que la recevoir: car lorsque le marteau ne frappe pas le timbre, il est comme isolé de tout le corps de la montre, & ne participe en rien à tous ces mouvemens.

Telle est l'ame pendant un sommeil prosond. Privée de toutes sensations, fans nulle connoissance de tout ce qui se passe au dehors & au dedans DE L'AMÉ.

dans du corps qu'elle habite, elle femble attendre le reveil, ponr recevoir en quelque forte le coup de marteau donné par les esprits sur son timbre. Ce n'est en effet que pendant la veille qu'elle est affectée par diverses sensations, qui lui font connoître la nature des impressions que les corps externes communiquent aux organes.

Que l'ame n'occupe qu'un point du cerveau, ou qu'elle ait un fiege plus étendu, peu importe à notre fyftême. Il est certain qu'à en juger par la chaleur, l'humanité, l'âpreté, la douleur, &c, que tous les nerfs fentent également, on croiroit qu'ils devroient tous être intimement réunis pour former cette espece de rendez-vous de toutes les fensations. Cependant on verra que les nerfs ne se rassemblent en aucun lieu du cerveau, ni du cervelet, ni de la moëlle de l'épine.

Quoiqu'il en foit, les principes que nous avons pofés, une fois bien établis, on doit voir que toutes les connoiffances, même celles qui font les plus habituelles, ou les plus familieres à l'ame, ne réfident en elle, qu'au moment même qu'elle en eft affectée. L'habituel de ces connoiffances ne confifte que dans les modifications permanentes du mouvement des elprits, qui les lui préfentent, ou plutôt qui les lui procurent très-fréquemment. D'où il fuit que c'est dans la fréquente répétition des mêmes mouvemens que confistent la mémoire, l'ima-

G

98

gination, les inclinations, les paffions, & toutes les autres facultés qui mettent de l'ordre dans les idées, qui le maintiennent & rendent les fenfations plus ou moins fortes & étendues: & de-là viennent encore la pénétration, la conception, la justeffe & la liaison des connoisfances; & cela, felon le dégré d'excellence, ou la perfection des organes des différens animaux.

#### DE L'AME.

### CHAPITRE X.

# Des facultés du corps qui se rapportent à l'ame sensitive.

L E s philosophes ont rapporté à l'ame fensitive toutes les facultés qui fervent à lui exciter des fensations. Cependant il faut bien distinguer ces facultés, qui sont purement mécaniques, de celles qui appartiennent véritablement à l'être sensitif. C'est pourquoi nous allons les réduire à deux classes.

Les facultés du corps, qui fourniffent des fenfations, font celles qui dépendent des organes des fens, & uniquement du mouvement des efprits contenus dans les nerfs de ces organes, & des modifications de ces mouvemens. Tels font la diverfité des mouvemens des efprits excités dans les nerfs des différens organes, & qui font naître les diverfes fenfations dépendantes de chacun d'eux dans l'inftant même qu'ils font frappés ou affectés par des objets extérieurs. Nous rapporterons encore ici les modifications habituelles de ces memes mouvemens, qui rappellent néceffairement les mêmes fenfations, que l'ame avoit déjà reçues par l'impreffion des objets fur les fens. Ces modifica-

G 2

100

tions, tant de fois répétées, forment la mémoire, l'imagination, les passions.

Mais il y en a d'autres également ordinaires & habituelles, qui ne viennent pas de la même fource : elles dépendent originairement des diverfes difpofitions organiques des corps animés, lefquelles forment les inclinations, les appétits, la pénétration, l'inftinct & la conception.

La feconde classe renferme les facultés qui appartiennent en propre à l'être fensitif; comme les fensations, les perceptions, le discernement, les connoisfances, &c.

## §. I.

## Des sens.

La diverfité des fenfations varie felon la nature des organes qui les tranfmettent à l'ame, l'ouie porte à l'ame la fenfation du bruit ou du fon, la vue lui imprime les fentimens de lumiere & de couleurs, qui lui repréfentent l'image des objets qui s'offrent aux yeux. L'ame reçoit de l'odorat toutes les fenfations connues fous le nom d'odeurs, les faveurs lui viennent à la faveur du goût : le toucher enfin, ce fens univerfellement répandu par toute l'habitude du corps, lui fait naître les fenfations de toutes les qualités appelées tacilies, telles que la chaleur, la froideur, la dureté, la mollesse, le poli, l'âpre, la douleur & le plaisir, qui dépendent des divers organes du tact, parmi lesquels nous comptons les parties de la génération, dont le sentiment vis pénetre & transporte l'ame dans les plus doux & les plus heureux momens de notre existence.

Puisque le nerf optique & le nerf acoustique sont feuls, l'un voit les couleurs, l'autre entend les fons, puisque les seuls nerfs moteurs portent à l'ame l'idée des mouvemens, qu'on n'apperçoit les odeurs qu'à la faveur de l'odorat, &c. il s'enfuit que chaque nerf est propre à faire naître différentes sensations, & qu'ainsi le sensorium commune a, pour ainsi dire, divers territoires, dont chacun a fon nerf, recoit & loge les idées apportées par ce tuyau. Cependant il ne faut pas mettre dans les nerfs même la cause de la diversité des sensations ; car l'expanfion du nerf auditif ressemble à la rétine, cependant il en réfulte des fenfations bien opposées. Cette variété paroît clairement dépendre de celle des organes placés avant les nerfs, deforte qu'un organe dioptrique, par exemple, doit naturellement fervir à la vision.

Non-feulement les divers fens excitent différentes fenfations, mais chacun d'eux varie encore à l'infini celles qu'il porte à l'ame, felon les différentes manieres dont ils font affectés par les corps

**G** 3

IOI

102.

externes. C'est pourquoi la sensation du bruit peut être modifiée par une multitude de tons différens, & peut faire apperçevoir à l'ame l'éloignement & le lieu de la cause qui produit cette sensation. Les yeux peuvent de même en modifiant la lumiere, donner des sensations plus ou moins vives de la lumiere & des couleurs, & former par ces différentes modifications, les idées étendues, de figure, d'éloignement, &c. Tout ce qu'on vient de dire est exactement vrai des autres sens.

### S. I I.

### Mécanisme des sensations.

Tâchons, à la faveur de l'œil, de pénétrer dans le plus fubtil mécanifme des fenfations.; Comme l'œil eft le seul de tous les organes fenfitifs, où fe peigne & fe repréfente vifiblement l'action des objets extérieurs, il peut feul nous aider à concevoir quelle forte de changement ces objets font éprouver aux nerfs qui en font frappés. Prenez un œil de bœuf, dépouillez-le adroitement de la fclérotique & de la choroïde; mettez, où étoit la première de ces membranes, un papier dont la concavité s'ajuste parfaitement avec la convexité de l'œil. Préfentez ensuite quelque corps que ce foit devant le trou de la pupille, vous verrez très-diftinctement au fond de l'œil l'image de ce corps. D'ou j'infere en passant, que la vision n'a pas son siege dans la choroïde, mais dans la rétine.

En quoi confiste la peinture des objets? Dans un retracement proportionellement diminutif des rayons lumineux qui partent de ces objets. Ce retracement forme une impression de la plus grande délicatesse, comme il est facile d'en juger par tous les rayons de la pleine lune, qui, concentrés dans le foyer d'un miroir ardent & réfléchis fur le plus fenfible thermometre, ne font aucunement monter la liqueur de cet instrument. Si l'on confidere de plus qu'il y a autant de fibres dans cette expansion du nerf optique, que de points dans l'image de l'objet, que ces fibres sont infiniment tendres & molles, & ne forment guere qu'une vraie pulpe, ou moëlle nerveuse, on concevra non-seulement. que chaque fibrille ne se trouvera chargée que d'une petite portion des rayons; mais qu'à cause de son extreme délicatesse, elle n'en recevra qu'un changement simple, léger, foible, ou fort superficiel ; & en conféquence de cela, les esprits animaux à peine excités, reflueront avec la plus grande lenteur : à mesure qu'ils retourneront vers. l'origine du nerf optique, leur mouvement se ralentira de plus en plus, & par conféquent l'impression de cette peinture ne pourra s'étendre, se propager le long de la corde optique, fans G 4

104

s'affoiblir. Que pensez-vous à présent de cette impression portée jusqu'à l'ame même ? N'en doitelle pas recevoir un effet si doux, qu'elle le sente à peine ?

De nouvelles expériences viennent encore à l'appui de cette théorie. Mettez l'oreille à l'extrêmité d'un arbre droit & long, tandis qu'on gratte doucement avec l'ongle à l'autre bout, une si foible cause doit produire si peu de bruit, qu'il sembleroit devoir s'étouffer ou se perdre dans toute la longueur du bois. Il se perd en effet pour tous les autres, vous seul entendez un bruit sourd, presque imperceptible. La meme chose se passe en petit dans le nerf optique, parce qu'il est infiniment moins folide. L'impression une fois reçue par l'extrêmité d'un canal cylindrique, plein d'un fluide non élastique, doit nécessairement se porter jusqu'à l'autre extrémité, comme dans ce bois dont je viens de parler, & dans l'expérience fi connue des billes de billard ; or les nerfs font des tuvaux cylindriques, du moins chaque fibre fenfible nerveuse montre clairement aux yeux cette figure.

Mais de petits cylindres d'un diametre auffi étroit ne peuvent vaisemblablement contenir qu'un feul globule à la file, qu'une fuite ou rang d'efprits animaux. Cela s'ensuit de l'extrême facilité DE L'AME.

qu'ont ces fluides à fe mouvoir au moindre choc, ou de la régularité de leurs mouvemens, de la précifion, de la fidélité des traces, ou des idées qui en réfultent dans le cerveau : tous effets qui prouvent que le fuc nerveux èft compofé d'élémens globuleux, qui nagent, peut-être, dans une matiere éthérée, & qui feroient inexplicables, en fuppofant dans les nerfs, comme dans les autres vaiffeaux, diverfes efpeces de globules, dont le tourbillon changeroit l'homme le plus attentif, le plus prudent, en ce qu'on nomme un franc étourdi.

Que le fluide nerveux ait du reffort, ou qu'il n'en ait pas, de quelque figure que foient les élémens, fi l'on veut expliquer les phénomenes des fenfations, il faut donc admettre 1°. l'exiftence & la circulation des efprits; 2°. ces mêmes efprits qui mis en mouvement par l'action des corps externes, rétrogradent jufqu'à l'ame; 3°. un feul rang de globules fphériques, dans chaque fibre cylindrique, pour courir au moindre tact, pour galopper au moindre fignal de la volonté. Cela pofé, avec qu'elle vîteffe le premier gobule poufié doit-il pouffer le dernier, & le jetter, pour ainfi dire, fur l'ame, qui fe réveille à ce coup de marteau, & reçoit des idées plus ou moins vives, relativement au mouvement qui lui a été

### Тгліте́

306

imprimé. Ceci amene naturellement les loix des fensations : les voici.

## § III.

#### Loix des sensations.

1. Loi. Plus un objet agit distinctement sur le fensorium, plus l'idée qui en résulte, est nette & distincte.

II. Loi. Plus il agit vivement fur la même partie matérielle du cerveau, plus l'idée est claire.

III. Loi. La même clarté réfulte de l'impression des objets souvent renouvellée.

IV. Loi. Plus l'action de l'objet est vive; plus elle est différente de toute autre, ou extraordinaire, plus l'idée est vive & frappante. On ne peut souvent la chasser par d'autres idées, comme Spinosa dit l'avoir éprouvé, lorsqu'il vit un de ces grands hommes du Brésil. C'est ainsi qu'un blanc & un noir, qui se voient pour la premiere fois, ne s'oublieront jamais, parce que l'ame regarde longtemps un objet extraordinaire, y pense & s'en occupe fans cesse. L'esprit & les yeux passent légerement sur les choses qui se présentent tous les jours. Une plante nouvelle ne frappe que le botaniste. On voit par-là qu'il est dangereux de donner DE L'AME.

aux enfans des idées effrayantes, telle que la peur du diable, du loup, &c.

Ce n'est qu'en réfléchissant sur les notions fimples, qu'on faisit les idées compliquées : il faut que les premieres soient toutes représentées clairement à l'ame, & qu'elle les concoive distinctement l'une après l'autre; c'est-à-dire, qu'il faut choifir un feul sujet simple, qui agisse tout entier fur le *sensorium*, & ne foit troublé par aucun autre objet; à l'exemple des géometres, qui par habitude ont le talent que la maladie donne aux mélancoliques, de ne pas perdre de vue leur objet. C'est la premiere conclusion qu'on doit tirer de notre premiere loi; la seconde est, qu'il vaut mieux méditer, que d'étudier tout haut comme les enfans & les écoliers : car on ne retient que des sons, qu'un nouveau torrent d'idées emporte continuellement. Au reste, suivant la troisieme loi, des traces plus souvent marquées sont plus difficiles à effacer, & ceux qui ne sont point en état de méditer, ne peuvent guere apprendre que par le mauvais usage dont j'ai parlé.

Enfin, comme il faut qu'un objet, qu'on veut voir clairement au microscope, soit bien éclairé, tandis que toutes les parties voisines sont dans l'obscurité; de même pour entendre distinctement un bruit qui d'abord paroissoit confus, il suffit

d'écouter attentivement : le fon trouvant une oreille bien préparée, harmoniquement tendue, frappe le cerveau plus vivement. C'est par les mêmes moyens qu'un raisonnement qui paroissoit fort obscur, est enfin trouvé clair; cela s'ensuit de la II. Loi.

## §. I V.

Que les fensations ne font pas connoitre la nature des corps, & qu'elles changent avec les organes.

Quelque lumineuses que soient nos sensations, elles ne nous éclairent jamais sur la nature de l'objet actif, ni fur celle de l'organe passif. La figure, le mouvement, la masse, la dureté, sont bien des attributs des corps sur lesquels nos sens ont quelque prife. Mais combien d'autres propriétés qui réfident dans les derniers élémens des corps, & qui ne font pas faisies par nos organes, avec lesquels elles n'ont du rapport que d'une façon confuse qui les exprime mal, ou point du tout? Les couleurs, la chaleur, la douleur, le goût, le tact, &c. varient à tel point, que le même corps paroît tantôt chaud, & tantôt froid à la même personne; donc l'organe sensitif par conséquent ne retrace point à l'ame le véritable état des corps. Les couleurs ne changent-elles pas auffi, selon les modifications de

DË L'ÀMĖ.

ÍOď

la lumiere? Elles ne peuvent donc être regardées comme des propriétés des corps. L'ame juge confusément des goûts, qui ne lui manifestent pas même la figure des fels.

Je dis plus: on ne conçoit pas mieux les premieres qualités des corps. Les idées de grandeur, de dureté, &c. ne font déterminées que par nos organes. Avec d'autres fens, nous aurions des idées différentes des mêmes attributs, comme avec d'autres idées nous penferions autrement que nous ne penfons de tout ce qu'on appelle ouvrage de génie ou de fentiment. Mais je réferve à parler ailleurs de cette matiere.

Si tous les corps avoient le même mouvement, la même figure, la même denfité, quelque différens qu'ils fussent d'ailleurs entr'eux, il suit qu'on croiroit qu'il n'y a qu'un seul corps dans la nature, parce qu'ils affecteroient tous de la même maniere l'organe sensitif

Nos idées ne viennent donc pas de la connoiffance des propriétés des corps, ni de ce en quoi confiste le changement qu'éprouvent nos organes. Elles se forment par ce changement seul. Suivant sa nature, & ses dégrés, il s'éleve dans notre ame des idées qui n'ont aucune liaison avec leurs causes occasionnelles & efficientes, ni fans doute avec la volonté, malgré laquelle elles se font place

Digitized by Google

110

dans la moëlle du cerveau. La douleur, la chaleur, la couleur rouge, ou blanche, n'ont rien de commun avec le feu, ou la flamme, l'idée de cet élément est fi étrangere à ces sensations, qu'un homme sans aucune teinture de physique ne la concevra jamais.

D'ailleurs les fenfations changent avec les organes; dans certaines jauniffes, tout paroît jaune. Changez avec le doigt l'axe de la vifion, vous multiplierez les objets, vous en varierez à votre gré la fituation & les attitudes. Les engelures, &cfont perdre l'ufage du tact. Le plus petit embarras dans le canal d'Eustache fusfit pour rendre fourd. Les fleurs blanches ôtent tout le fentiment du vagin. Une taye fur la cornée, fuivant qu'elle répond plus ou moins au centre de la prunelle, fait voir diverfement les objets. La cataracte, la goutte fereine, &c. jettent dans l'aveuglement.

Les fensations ne représentent donc point du tout les choses, telles qu'elles sont en elles-memes, puisqu'elles dépendent entierement des parties corporelles qui leur ouvrent le passage.

Mais pour cela nous trompent-elles ? Non certes, quoiqu'on en dife, puisquelles nous ont été données plus pour la confervation de notre machine, que pour acquérir des connoisfances. La réflexion de la lumiere produit une couleur jaune dans un œil plein de bile; l'ame alors doit donc voir jaune. Le fel & le fucre impriment des mouvemens opposes aux papilles du goût; on aura donc en conféquence des idées contraires, qui feront trouver l'un falé, & l'autre doux. A dire vrai, les sens ne nous trompent jamais, que lorfque nous jugeons avec trop de précipitation sur les rapports : car autrement ce font des ministres fideles; l'ame peut compter qu'elle fera fürement avertie par eux des embûches qu'on lui tend, les sens veillent sans cesse, & sont toujours prêts à corriger l'erreur les uns des autres. Mais comme l'ame dépend à fon tour des organes qui la servent, si tous les sens sont eux - mêmes trompés, le moyen d'empêcher le sensorium commune de participer à une erreur auffi générale?

## §. V.

### Raisons anatomiques de la diversité des sensations.

Quand même tous les nerfs fe reffembleroient, les fenfations n'en feroient pas moins diverfes : mais outre qu'il s'en faut de beaucoup que cela foit vrai, fi ce n'est les nerfs optiques & acouftiques, c'est que les nerfs font réellement séparés dans le cerveau. 1°. L'origine de chaque nerf ne doit pas être fort éloignée de l'endroit où le scapel les

#### TRAITÈ

démontre, & ne peut plus les suivre, comme il paroît dans les nerfs auditifs & pathétiques. 2°. On voit clairement fans microfcope, que les principes nerveux sont affez écartés; ( cela se remarque fur-tout dans les nerss olfactifs, optiques & auditifs, qui sont à une très-grande distance l'un de l'autre ) & que les fibres nerveuses ne suivent pas les mêmes directions, comme le prouvent encore les nerfs que je viens de nommer. 3º. L'extrême mollesse de toutes ces fibres fait qu'elles se confondent aisement avec la moëlle : la 4º. & la 8º. paire peuvent ici fervir d'exemple. 4°. Telle est la feule impénétrablité des corps, que les premiers filamens de tant de différens nerfs ne peuvent se réunir en un seul point. 5º. La diversité des senfations, telle que la chaleur, la douleur, le bruit, la couleur, l'odeur, qu'on éprouve à la fois; ces deux fentimens distincts à l'occasion du toucher d'un doigt de la main droite, & d'un doigt de la main gauche, à l'occasion même d'un seul petit corps rond, qu'on fait rouler fous un doigt fur lequel le doigt voifin est replié; tout prouve que chaque sens a son petit département particulier dans la moëlle du cerveau, & qu'ainfi le ege de l'ame est composé d'autant de parties, qu'il y a de fensations diverses qui y répondent. Or, qui pourroit les nombrer ? Et que de raisons pour multiplier & modifier le sentiment à l'infini? Le

112 Le tiffu des enveloppes des nerfs, qui peut être plus ou moins folide, leur pulpe plus ou moins molle, leur fituation plus ou moins lâche, leur diverse construction, à l'une & l'autre extrémité, &c.

DE

L'AME.

Il s'enfuit de ce que nous avons dit jusqu'à présent, que chaque nerf differe l'un de l'autre à sa naissance, & en conséquence ne paroît porter à l'ame qu'une forte de sensations, ou d'idées. En effet, l'histoire physiologique de tous les sens prouve que chaque nerf a un sentiment relatif à fa nature, & plus encore à celle de l'organe au travers duquel se modifient les impressions externes. Si l'organe est dioptrique, il donne l'idée de la lumiere & des couleurs; s'il est acoustique, on entend, comme on l'a déjà dit, &c.

## §. V I.

## De la petitesse des idées.

Ces impressions des corps extérieurs sont donc la vraie cause physique de toutes nos idées; mais que cette cause est extraordinairement petite! Lorfqu'on regarde le ciel au travers du plus petit trou, tout ce vaste hémisphere se peint au fond de l'œil,

H

Digitized by Google

fon image est beaucoup plus petite que le trou par où elle a passe. Que seroit-ce donc d'une étoile de la 6<sup>e</sup>. grandeur, ou de la 6<sup>e</sup>. partie d'un globule sanguin ? L'ame la voit cependant fort clairement avec un bon microscope. Quelle cause infiniment exigue & par conséquent quelle doit être l'exilité de nos sensations & de nos idées ? Et que cette exilité de sensations & d'idées paroit nécessaire par rapport à l'immensité de la mémoire ! Où loger en effet tant de connoissances, sans le peu de place qu'il leur faut, & sans l'étendue de la moëlle du cerveau & des divers lieux qu'elles habitent ?

## §. VII.

### Différents sieges de l'ame.

Pour fixer, ou marquer avec précifion, quels font ces divers territoires de nos idées, il faut encore recourir à l'anatomie, fans laquelle on ne connoît rien du corps, & avec laquelle feule on peut lever la plupart des voiles qui dérobent l'ame à la curiofité de nos regards & de nos recherches.

Chaque nerf prend fon origine de l'endroit;

où finit la derniere artériole de la substance corticale du cerveau; cette origine est donc, où commence visiblement le filament médullaire, qui part de ce fin tuyau qu'on en voit naître & fortir fans microcospe. Tel est réellement le lieu d'où la plupart des nerfs femblent tirer leur origine, où ils se réunissent, & où l'être sensitif paroît réfugié. Les sensations & les mouvemens animaux peuvent-ils être raisonnablement placés dans l'artere ? Ce tuyau est privé de sentiment par lui-même, & il n'est changé par aucun effort de la volonté. Les fensations ne sont point auffi dans le nerf au-dessous de sa continuité avec la moëlle : les plaies & autres observations nous le persuadent. Les mouvemens à leur tour n'ont point leur fiege au-dessous de la continuité du nerf avec l'artere, puisque tout nerf se meut au gré de la volonté. Voilà donc le sensorium bien établi dans la moëlle, & cela jusqu'a l'origine même artérielle de cette substance médullaire. D'où il suit encore une fois que le fiege de l'ame a plus d'étendue qu'on ne s'imagine; encore ses limites seroientelles peut-étre trop bornées dans un homme, furtout très-favant, fans l'immense petitesse ou exilité des idées dont nous avons parlé.

H, 2

، مۇنى د 2

#### TRAITÉ

#### §. VIII.

### De l'étendue de l'ame.

Si le fiege de l'ame a une certaine étendue, fi elle fent en divers lieux du cerveau, ou, ce qui revient au même, si elle y a véritablement differents fieges, il faut néceffairement qu'elle ne foit pas elle-même inétendue, comme le prétend Descartes; car dans son système, l'ame ne pourroit agir sur le corps, & il seroit aussi impossible d'expliquer l'union & l'action réciproque des deux substances, que cela est facile à ceux qui pensent qu'il n'est pas possible de concevoir aucun être sans étendue. En effet, le corps & l'ame font deux natures entierement opposees, selon Descartes; le corps n'est capable que de mouvement, l'ame que de connoiffance; donc il est impossible que l'ame agisse sur le corps, ni le corps sur l'ame. Que le corps fe meuve, l'ame, qui n'est point sujette aux mouvemens, n'en ressentira aucune atteinte. Que l'ame pense, le corps n'en ressentira rien, puisqu'il n'obéit qu'au mouvement.

N'est-ce pas dire avec Lucrèce, que l'ame n'étant pas matérielle, ne peut agir sur le corps, ou qu'elle l'est effectivement, puisqu'elle le touche & le remue

Digitized by Google

DE L'AME.

de tant de façons ? Ce qui ne peut convenir qu'à un corps (1).

Si petite & fi imperceptible qu'on fuppose l'étendue de l'ame, malgré les phénomenes qui semblent prouver le contraire, & qui démontreroient plutôt (2) plusieurs ames, qu'une ame fans étendue, il faut toujours qu'elle en ait une, quelle qu'elle foit, puisqu'elle touche immédiatement cette autre étendue énorme du corps, comme on conçoit que le globe du monde seroit touché par toute la surface du plus petit grain de fable qui feroit placé fur fon fommet. L'étendue de l'ame forme donc en quelque forte le corps de cet être fensible & actif; & à cause de l'intimité de sa liaison, qui est telle, qu'on croiroit que les deux substances individuellement attachées & jointes ensemble, elles ne sont qu'un feul tout. Aristote (3) dit « qu'il n'y a point d'ame » fans corps, & que l'ame n'est point un corps. »

(1) Tangere nec tangi, nifi corpus, nulla potest res.

(2) Quelques anciens philosophes les ont admises, pour expliquer les différentes contradictions dans lesquelles l'ame se supprend elle-même, telles que, par exemple, les pleurs d'une semme qui seroit bien fàchées de voir ressurgers fon mari, & vice versa.

(1) De animá text. 26, c. 2.

H 3

118

A dire vrai, quoique l'ame agiffe fur le corps & fe détermine fans doute par une activité qui lui est propre, cependant je ne fais si elle est jamais active, avant que d'avoir été passive; car il semble que l'ame, pour agir, ait besoin de recevoir les impressions des esprits modifiés par les facultés corporelles. C'est ce qui a peut - être fait dire à plusieurs, que l'ame dépend tellement du tempérament & de la disposition des organes, qu'elle se perfectionne & s'embellit avec eux,

Vous voyez que pour expliquer l'union de l'ame au corps, il n'eft pas besoin de tant se mettre l'esprit à la torture, tel que l'ont fait ces grands génies, Aristote, Platon, Descartes, Mallebranche, Léibnitz, Staal, & qu'il suffit d'aller rondement son droit chemin, & de ne pas regarder derriere ou de côté, lorsque la vérité est devant soi. Mais il y a des gens qui ont tant de préjugés, qu'ils ne se baisseroient seulement pas pour ramasser la vérité, s'ils la rencontroient où ils ne veulent pas qu'elle soit.

Vous concevez enfin qu'après tout ce qui a été dit fur la diverse origine des nerss & les différents stieges de l'ame, il se peut bien faire qu'il y ait quelque chose de vrai dans toutes les opinions des auteurs à ce sujet, quelque opposées qu'elles paroissents & puisque les maladies du cerveau, selon l'endroit qu'elles attaquent, suppriment tantôt un sens,



Digitized by Google

#### DE L'AME.

tantôt un autre, ceux qui mettent le fiege de l'ame dans les *nates*, ou les *tess*, ont-ils plus de tort que ceux qui voudroient la cantonner dans le *centre ovale*, dans le *corps calleux*, ou même dans la glande pinéale? Nous pourrons donc appliquer à toute la moëlle du cerveau, ce que Virgile dit (1) de tout le corps, où il prétend avec les Stoïciens que l'ame est répandue.

En effet, où eft votre ame, lorfque votre odorat lui communique des odeurs qui lui plaifent ou la chagrinent, fi ce n'eft dans ces couches d'où les nerfs olfactifs tirent leur origine ? Où eft-elle, lorfqu'elle apperçoit avec plaifir un beau ciel, une belle perfpective, fi elle n'eft dans les couches optiques ? Pour entendre, il faut qu'elle foit placée à la naiffance du nerf auditif, &c. Tout prouve donc que ce timbre auquel nous avons comparé l'ame, pour en donner une idée fenfible, fe trouve en plufieurs endroits du cerveau, puifqu'il eft réellement frappé à plufieurs portes Mais je ne prétends pas dire pour cela qu'il y ait plufieurs ames; une feule fuffit fans doute avec l'étendue de ce fiege médullaire que nous avons été forcés par l'expé-

(1) ..... Totos diffuía per artus Mens agitat molem, & magno fe corpore miscet.

> Firgil. Æneid. lib. 6. H 4

120

rience de lui accorder; elle fuffit, dis-je, pour agir, fentir & penfer, autant qu'il lui est permis par les organes.

## **§.** I X.

# Que l'étre sensitif est par consequent materiel.

Mais quels doutes s'élevent dans mon ame, & que notre entendement est foible & borné! Mon ame montre constamment, non la pensée qui lui est accide-telle, quoiqu'en disent les Cartéfiens, mais de l'activité & de la fenfibilité. Voilà deux propriétés incontestables, reconnues par tous les philosophes qui ne fe sont point laisse aveugler par l'esprit systématique, le plus dangereux des esprits. Or, dit-on, toutes propriétés supposent un sujet qui en soit la base, qui existe par lui-même, & auquel appartiennent de droit ces mêmes propriétés. Donc, conclut - on, l'ame est un être séparé du corps, une espece de monade spirituelle, une forme subsistante, comme parlent les adroits & prudents scholastiques; c'est-à-dire, une substance dont la vie ne dépend pas de celle du corps. On ne peut mieux raisonner sans doute; mais le sujet de ces propriétés, pourquoi voulez-vous que je l'imagine d'une nature absolument distincte du corps, tandis que je vois clairement que c'est

l'organifation meme de la moëlle aux premiers commencements de sa naissance ( c'est-à-dire, à la fin du cortex ) qui exerce si librement dans l'état fain toutes ces propriétés ? Car c'est une foule d'observations & d'expériences certaines, qui me prouvent ce que j'avance, au lieu que ceux qui disent le contraire peuvent nous étaler beaucoup de métaphyfique, fans nous donner une feule idée. Mais seroient-ce donc des fibres médullaires qui formeroient l'ame? Et comment concevoir que la matiere puisse fentir & penser? J'avoue que je ne le conçois pas; mais, outre qu'il est impie de borner la toute-puissance du créateur, en soutenant qu'il n'a pu faire penfer la matiere, lui qui d'un mot a fait la lumiere, dois-je dépouiller un être des propriétés qui frappent mes sens, parce que l'effence de cet être m'est inconnue? Je ne vois que matiere dans le cerveau; qu'étendue, comme on l'a prouvé, dans fa partie sensitive : vivant, fain, bien organisé, ce viscere contient à l'origine des nerfs un principe actif répandu dans la substance médullaire; je vois ce principe qui fent & pense, fe déranger, s'endormir, s'éteindre avec le corps. Que dis-je! l'ame dort la premiere, son feu s'eteint à mesure que les fibres, dont elle paroit faite, s'affoibliffent & tombent les unes fur les autres. Si tout s'explique par ce que l'anatomie & la phyfiologie me découvrent dans la moëlle, qu'ai-je besoin de

Digitized by Google

122

forger un être idéal ? Si je confonds l'ame avec les organes corporels, c'eft donc que tous les phénomenes m'y déterminent, & que d'ailleurs dieu n'a donné à mon ame aucune idée d'elle-même, mais feulement affez de difcernement & de bonne foi pour fe reconnoître dans quelque miroir que ce foit, & ne pas rougir d'être née dans la fange. Si elle eft vertueufe & ornée de mille belles connoiffances, elle eft affez noble, affez recommandable.

Nous remettons à exposer les phénomenes dont je viens de parler, lorsque nous ferons voir le peu d'empire de l'ame sur le corps, & combien la volonté lui est asservie. Mais l'ordre des matieres que je traite, exige que la mémoire succede aux sensations, qui m'ont mené beaucoup plus loin que je ne pensois.

## Ş. X.

### De la mémoire.

Tout jugement est la comparaison de deux idées que l'ame fait distinguer l'une de l'autre. Mais comme dans le même instant elle ne peut contempler qu'une feule idée; je n'ai point de mémoire, lorsque je vais comparer la seconde idée, je ne retrouve plus la premiere. Ainsi, (c'est une réparation

d'honneur à la mémoire trop en décri) point de mémoire, point de jugement. Ni la parole, ni la connoissance des choses, ni le sentiment interne de notre propre existence, ne peuvent demeurer certainement en nous sans mémoire. A-t-on oublié qu'on a su? Il semble qu'on ne fasse que sortir du néant; on ne fait point avoir dejà existé, & que l'on continuera d'être encore quelque temps. Wepfer parle d'un malade qui avoit perdu les idées même des chofes, & n'avoit plus d'exactes perceptions: il prenoit le manche pour le dedans de la cuiller. Il en cite un autre qui ne pouvoit jamais finir fa phrase, parce qu'avant d'avoir fini, il en avoit oublié le commencement ; & il donne l'histoire d'un troisieme, qui faute de mémoire ne pouvoit plus épeler, ni lire. La Motte fait mention de quelqu'un qui avoit perdu l'usage de former des sons & de parler. Dans certaines affections du cerveau, il n'eft pas rare de voir les malades ignorer la faim & la foif; Bonnet en cite une foule d'exemples. Enfin un homme qui perdroit toute mémoire, feroit un atôme pensant, si on peut penser sans elle; inconnu à lui-meme, il ignoreroit ce qui lui arriveroit, & ne s'en rappelleroit rien.

La caufe de la mémoire est tout-à-fait mécanique, comme elle-même; elle paroît dépendre de ce que les impressions corporelles du cerveau, qui sont les traces d'idées qui se suivent, sont voisines; & que l'ame ne peut faire la découverte d'une trace, ou d'une idée, fans rappeler les autres qui avoient coutume d'aller ensemble. Cela est très-vrai de ce qu'on a appris dans la jeuneffe. Si l'on ne fe fouvient pas d'abord de ce qu'on cherche, un vers, un seul mot le fait retrouver. Ce phénomene démontre que les idées ont des territoires féparés, mais avec quelque ordre. Car pour qu'un nouveau mouvement, par exemple, le commencement d'un vers, un fon qui frappe les oreilles, communique fur-le-champ fon impression à la partie du cerveau, qui est analogue à celle où se trouve le premier vestige de ce qu'on cherche, c'est-à-dire, cette autre partie de la moëlle où est cachée la mémoire. ou la trace des vers suivants, & y représente à l'ame la suite de la premiere idée, ou des premiers mots, il est nécessaire que de nouvelles idées soient portées par une loi constante au même lieu, dans lequel avoient été autrefois gravées d'autres idées de même nature que celles-là. En effet, si cela se faisoit autrement, l'arbre au pied duquel on a été volé, ne donneroit pas plus furement l'idée d'un voleur, que quelqu'autre objet. Ce qui confirme la même vérité, c'est que certaines affections du cerveau détruisent tel ou tel fens, sans toucher aux autres. Le chirurgien que j'ai cité, a vu un homme qui perdit le tact d'un coup à la tête. Hildanus parle d'un homme qu'une commotion de cerveau rendit

124

Digitized by Google

aveugle. J'ai vu une dame, qui, guérie d'une apoplexie, fut plus d'un an à recouvrer si mémoire; il lui fallut revenir à l'a, b, c, de fes premieres connoiffances, qui s'augmentoient & s'élevoient en quelque forte avec les fibres affaissées du cerveau, qui n'avoient fait, par leur collabescence, qu'arrêter & intercepter les idées. Le P. Mabillon étoit fort borné; une maladie fit éclore en lui beaucoup d'efprit, de pénétration, & d'aptitude pour les fciences. Voilà une de ces heureuses maladies, contre lesquelles bien des gens pourroient troquer leur fanté, & ils feroient un marché d'or. Les aveugles ont affez communément · beaucoup de mémoire : tous les corps qui les environnent ont perdu les moyens de les distraire; l'attention, la réflexion leur coûte peu; de-là on peut envifager long-temps & fixément chaque face d'un objet, la préfence des idées est plus stable & moins fugitive. M. de la Motte, de l'académie françoise, dicta tout de suite sa tragédie d'Ines de Castro. Quelle étendue de mémoire d'avoir 2000 vers présents, & qui défilent tous avec ordre devant l'ame, au gré de la volonté! Comment se peut-il faire qu'il n'y ait rien d'embrouillé dans cette espèce de chaos! On a dit bien plus de Pascal; on raconte qu'il n'avoit jamais oublié ce qu'il avoit appris. On pense au reste, & avec assez de raison, puisque c'est un fait, que ceux qui ont beaucoup de mé-

moire, ne font pas ordinairement plus fuspects de jugement, que les médecins de religion, parce que la moëlle du cerveau est fi pleine d'anciennes idées, que les nouvelles ont peine à y trouver une place distincte : j'entends ces idées *meres*, fi on me permet cette expression, qui peuvent juger les autres, en les comparant, & en déduisant avec justeffe une troisieme idée de la combinaison des deux premieres. Mais qui eut plus de jugement, d'esprit & de mémoire, que les deux hommes illustres que je viens de nommer ?

Nous pouvons conclure de tout ce qui a été dit au fujet de la mémoire, que c'eft une faculté de l'ame qui confiste dans les modifications permanentes du mouvement des esprits animaux, excités par les impressions des objets qui ont agi vivement, ou très-souvent sur les sens : en sorte que ces modifications rappelent à l'ame les memes sensations avec les mêmes circonstances de lieu, de temps, &c. qui les ont accompagnées, au moment qu'elle les a reçues par les organes qui fentent.

Lorsqu'on fent qu'on a eu autrefois une idée femblable à celle qui passe actuellement par la tête, cette senfation s'appelle donc *mémoire*: & cette même idée, soit que la volonté y consente, soit qu'elle n'y consente pas, se réveille nécessair rement à l'occasion d'une disposition dans le cerveau,

DE L'AME. 127 ou d'une cause interne, semblable à celle qui l'avoit fait naître auparavant, ou d'une autre idée qui a quelque affinité avec elle.

# §. X I.

# De l'imagination.

L'imagination confond les diverses fensations iucomplettes que la mémoire rappele à l'ame, & en forme des images, ou des tableaux qui lui représentent des objets différens, soit pour les circonstances, soit pour les accompagnemens, ou pour la variété des combinaisons; j'entends des objets différens des exactes sensations reçues autrefois par les fens.

Mais pour parler de l'imagination avec plus de clarté, nous la définirons une perception d'une idée produite par des caufes internes, & femblables à quelqu'une des idées que les caufes externes avoient coutume de faire naître. Ainfi lorfque des caufes matérielles, cachées dans quelque partie du corps que ce foit, affectent les nerfs, les efprits, le cerveau, de la même maniere que les caufes corporelles externes, & en conféquence excitent les mêmes idées, on a ce qu'on appelle de *l'imagination*. En effet lorfqu'il naît dans le cerveau une difpofition phyfique, parfaitement femblable à TRAITÉ

728

::

celle que produit quelque caufe externe, il doit fe former la même idée, quoiqu'il n'y ait aucune caufe préfente au dehors: c'est pourquoi les objets de l'imagination sont appellés fantômes, ou spectres, parraspar a.

Les fens internes occafionnent donc comme les externes, des changemens de penfées; ils ne different les uns des autres, ni par la façon dont on penfe, qui est toujours la nième pour tout le monde, ni par le changement qui se fait dans le *fenforium*, mais par la feule absence d'objets externes. Il est peu surprenant que les causes internes puissent imiter les causes exterieures, comme on le voit en se pressant l'œil ( ce qui change si fingulierement la vision) dans les songes, dans les imaginations vives, dans le délire, &c.

L'imagination dans un homme fain est plus foible que la perception des fensations externes; & à dire vrai, elle ne donne point de vraie perception. J'ai beau imaginer en passant la nuit sur le Pontneuf, la magnifique perspective des lanternes allumées, je n'en ai la perception que lorsque mes yeux en sont frappés. Lorsque je pense à l'opéra, à la comédie, à l'amour, qu'il s'en faut que j'éprouve les sensations de ceux qu'enchante là le Maure, ou qui pleurent avec Mérope, ou qui sont dans les bras de leurs maîtresses! Mais dans

#### DE L'AME.

ś

dans ceux qui révent, ou qui font en délire, l'imagination donne de vraies perceptions; ce qui prouve clairement qu'elle ne differe point dans fa nature même, ni dans fes effets fur le *fenforium*, quoique la multiplicité des idées, & la rapidité avec laquelle elles fe fuivent, affoibliffent les anciennes idées retenues dans le cerveau, où les nouvelles prennent plus d'empire : & cela eft vrai de toutes les impreffions nouvelles des corps fur le nôtre.

L'imagination est vraie ou fausse, foible ou forte. L'imagination vraie repréfente les objets dans un état naturel, au lieu que dans l'imagination fausse, l'ame les voit autrement qu'ils ne sont. Tantôt elle reconnoît cette illusion; & alors ce n'est qu'un vertige, comme celui de Pascal, qui avoit tellement épuisé par l'étude les esprits de son cerveau, qu'il imaginoit voir du côté gauche un précipice de feu dont il se faisoit toujours garantir par des chaises, ou par toute autre espece de rempart, qui pût l'empêcher de voir ce gouffre phantastique effrayant, que ce grand homme connoissoit bien pour tel. Tantôt l'ame participant à l'erreur générale de tous les sens externes & internes, croit que les objets sont réellement semblables aux phantômes produits dans l'imagination; & .alors c'eft un vrai délire.

L'imagination foible est celle qui est aussi lége-Tome I. I

rement affectée par les dispositions des sens internes, que par l'impression des externes; tandis que ceux qui ont une imagination forte, font vivement affectés & remués par les moindres causes; & on peut dire que ceux-là ont été favorisés de la nature, puisque pour travailler avec fuccès aux ouvrages de génie & de sentiment, il faut une certaine force dans les esprits, qui puisse graver vivement & profondément dans le cerveau les idées que l'imagination a faites, & les passions qu'elle veut peindre. Corneille avoit les organes doués fans doute d'une force bien supérieure en ce genre; fon théatre est l'école de la grandeur d'ame, comme le remarque M. de Voltaire. Cette force se manifeste encore dans Lucrece même. ce grand poëte, quoique le plus souvent sans harmonie. Pour être grand poëte, il faut de grandes paffions.

Quand quelque idée fe réveille dans le cerveau avec autant de force, que lorfqu'elle y a été gravée pour la premiere fois, & cela par un effet de la mémoire & d'une imagination vive, on croit voir au dehors l'objet connu de cette penfée. Une caufe préfente, interne, forte, jointe à une mémoire vive, jette les plus fages dans cette erreur, qui est fi familiere à ce délire fans fievre des mélancoliques. Mais fi la volonté fe met de la partie, fi les fentimens qui en réfultent dans l'ame,

Digitized by Google

l'irritent, alors on est, à proprement parler, en fureur.

Les Maniaques occupés toujours du même objet. s'en sont si bien fixé l'idée dans l'esprit, que l'ame s'v fait & v donne fon consentement. Plusieurs fe ressemblent, en ce que, hors du point de leur folie, ils font d'un fens droit & fain : & s'ils fe laissent séduire par l'objet même de leur erreur. ce n'est qu'en conséquence d'une fausse hypothese, qui les écarte d'autant plus de la raison, qu'ils font plus conféquents ordinairement. Michel Montagne a un chapitre fur l'imagination, qui est fort curieux : il fait voir que le plus fage a un objet de délire, &, comme on dit, fa folie. C'est une chofe bien finguliere & bien humiliante pour l'homme, de voir que tel génie sublime, dont les ouvrages font l'admiration de l'Europe, n'a qu'à s'attacher trop long-temps à une idée fi extravagante, si indigne de lui qu'elle puisse être, il l'adoptera, jusqu'à ne vouloir jamais s'en départir; plus il verra & touchera, par exemple, fa cuisse & fon nez, plus il fera convaincu que l'une est de paille, & l'autre de verre ; & auffi clairement convaincu qu'il l'est du contraire, dès que l'ame a perdu de vue son objet, & que la raison a repris fes droits. C'est ce qu'on voit dans la manie.

Cette maladie de l'esprit dépend de causes corporelles connues; & si on a tant de peine à la guérir,

I 2

#### TRAITÉ

c'est que ces malades ne croient point l'être, & ne veulent point entendre dire qu'ils le font ; de forte que fi un médecin n'a pas plus d'esprit que de gravité, ou de galénique, ses raisonnemens gauches & mal-adroits les irritent & augmentent leur manie. L'ame n'est livrée qu'à une forte imprefion dominante, qui feule l'occupe toute entiere, comme dans l'amour le plus violent, qui est une forte de manie. Que fert donc alors de s'opiniâtrer à parler raison à un homme qui n'en a plus ? Quid vota furentem, quid delubra juvant? Tout le fin, tout le mystere de l'art, est de tâcher d'exciter dans le cerveau une idée plus forte, qui abolisse l'idée ridicule qui occupe l'ame : car par-là on rétablit le jugement & la raison, avec l'égale distribution du fang & des e sprits.

# §. X I I.

#### Des passions.

Les passions sont des modifications habituelles des esprits animaux, lesquelles fournissent presque continuellement à l'ame des sensations agréables ou désagréables, qui lui inspirent du desir ou de l'aversion pour les objets qui ont fait naître dans le mouvement de ces esprits les modifications

accoutumées. Delà naissent l'amour, la haine, la crainte, l'audace, la pitié, la férocité, la colere, la douceur, tel ou tel penchant à certaines voluptés. Ainsi il est évident que les passions ne doivent pas se confondre avec les autres facultés récordatives, telles que la mémoire & l'imagination, dont elles se distinguent par l'impression agréable ou désagréable des sensations de, l'ame : au lieu que les autres agens de notre réminissence ne sont confidérés qu'autant qu'ils rappelent simplement les sensations, telles qu'on les a reçues, sans avo i égard à la peine, ou au plaisir qui peut les accompagner.

Telle est l'affociation des idées dans ce dernier cas, que les idées externes ne se représentent point telles qu'elles sont au dehors, mais jointes avec certains mouvemens qui troublent le *fensorium*: & dans le premier cas, l'imagination fortement frappée, loin de retenir toutes les notions, admet à peine une seule notion simple d'une idée complette, ou plutôt ne voit que son objet fixe interne.

Mais entrons dans un plus grand détail des paffions. Lorfque l'ame apperçoit les idées qui lui viennent par les fens, elles produifent par cette même repréfentation de l'objet, des fentimens de joie ou de trifteffe; ou elles n'excitent ni les uns ni les autres; celles-ci fe nomment *indifférentes* :

Digitized by Google

I 2

#### TRAITÉ

134

au lieu que les premieres font aimer, ou haïr l'objet qui les fait naître par fon action.

Si la volonté qui réfulte de l'idée tracée dans le cerveau, se plaît à contempler, à conservercette idée; comme lorsqu'on pense à une jolie femme, à certaine réussite, &c. c'est ce qu'on nomme joie, volupté, p'aisir. Quand la volonté défagréablement affectée, souffre d'avoir une idée, & la voudroit loin d'elle, il en résulte de la tristesse. L'amour & la haine font deux passions desquelles dépendent toutes les autres. L'amour d'un objet présent me réjouit; l'amour d'un objet passé est un agréable souvenir; l'amour d'un objet futur est ce qu'on nomme désir, ou espoir, lorsqu'on desire, ou qu'on espere en jouir. Un mal présent excite de la triftesse, ou de la haine; un mal passé donne une réminiscence facheuse : la crainte vient d'un mal futur. Les autres affections de l'ame sont divers dégrés d'amour, ou de haine. Mais fi ces affections font fortes, qu'elles impriment des traces fi profondes dans le cerveau, que toute notre économie en soit bouleversée, & ne connoisse plus les loix de la raison; alors cet état violent fe nomme passion, qui nous entraîne vers son objet, malgré notre ame. Les idées qui n'excitent ni joie, ni tristesse, sont appelées indifferentes, comme on vient de le dire : telle est l'idée de l'air. d'une pierre, d'un cercle, d'une maison, &c. Mais

DE L'AME.

S

ſ

135

excepté ces idées-là, toutes les autres tiennent à l'amour, ou à la haine, & dans l'homme tout respire la passion. Chaque age a les siennes. On souhaite naturellement ce qui convient à l'état actuel du corps. La jeunesse forte & vigoureuse aime la guerre, les plaifirs de l'amour, & tous les genres de volupté; l'impotente vieillesse, au lieu d'être belliqueuse, est timide; avare, au lieu d'aimer la dépense; la hardiesse est ténérité à ses veux. & la jouissance est un crime, parce qu'elle n'est plus faite ponr elle. On observe les mêmes appétits & la même conduite dans les brutes, qui sont comme nous, gais, folâtres, amoureux dans le jeune âge, & s'engourdissent ensuite peu-à-peu pour tous les plaisirs. A l'occasion de cet état de l'ame qui fait aimer ou haïr, il se fait dans le corps des mouvemens musculaires, par le moyen desquels nous pouvons nous unir, ou de corps, ou de pensée, à l'objet de notre plaisir, & écarter celui dont la préfence nous révolte.

Parmi les affections de l'ame, les unes se font avec confcience, ou sentiment intérieur; & les autres sans ce sentiment. Les affections du premier genre appartiennent à cette loi, par laquelle le corps obsit à la volonté; il n'importe de chercher comment cela s'opere. Pour expliquer ces suites, ou effets des passions, il suffit d'avoir recours à quelque accélération ou retardement dans le mou-

I 4

vement du suc nerveux, qui paroît se faire dans le principe du nerf. Celles du fecond genre font plus cachées; & les mouvemens qu'elles excitent n'ont pas encore été bien exposés. Dans une très-vive joie, il 'fe fait une grande dilatation du cœur : le pouls s'éleve, le cœur palpite, jusqu'à faire entendre quelquefois ses palpitations, & il se fait aussi quelquefois une fi grande transpiration, qu'il s'enfuit souvent la défaillance, & même la mort subite. La colere augmente tous les mouvemens, & conféquemment la circulation du fang; ce qui fait que le corps devient chaud, rouge, tremblant, tout-àcoup prêt à déposer quelques sécrétions qui l'irritent, & sujet aux hémorragies. Delà ces fréquentes apoplexies, ces diarrhées, ces cicatrices r'ouvertes, ces inflammations, ces icteres, cette augmentation de transpiration. La terreur, cette passion, qui, en ébranlant toute la machine, la met, pour ainfi-dire, en garde pour fa propre défense, fait à-peu-près les mêmes effets que la colere; elle ouvre les arteres, guérit quelquefois fubitement les paralysies, la létargie, la goutte, arrache un malade aux portes de la mort, produit l'apoplexie, fait mourir de mort subite, & cause enfin les plus terribles effets. Une crainte médiocre diminue tous les mouvemens, produit le froid, arrête la transpiration, dispose le corps à recevoir les miasmes contagieux, produit la pâleur, l'horreur,

Digitized by Google

la foiblesse, le relâchement des spincters, &c. Le chagrin produit les mêmes accidens, mais moins forts, & principalement retarde tous les mouvemens vitaux & animaux. Cependant un grand chagrin a quelquefois fait tout-à-coup périr. Si vous rapportez tous ces effets à leurs causes, vous trouverez que les nerfs doivent néceffairement agir fur le fang; enforte que fon cours réglé par celui des esprits, s'augmente, ou se retarde avec lui. Les nerfs qui tiennent les arteres, comme dans des filets, paroissent donc, dans la colere & la joie, exciter la circulation du fang artériel, en animant le ressort des arteres : dans la crainte & le chagrin, passion qui semble diminutive de la crainte, ( au moins pour ses effets ) les arteres resservées, étranglées, ont peine à faire couler leur sang. Or où ne trouve-t-on pas ces filets nerveux ? Ils sont à la carotide interne, à l'artere temporale, à la grande méningienne, à la vertébrale, à la souclaviere, à la racine de la fouclaviere droite, & de la carotide, au tronc de l'aorte, aux arteres brachiales, à la céliaque, à la mésentérique, à celles qui sortent du baffin; & par-tout ils font bien capables de produire ces effets. La pudeur, qui est une espece de crainte, resferre la veine temporale, où elle est environnée de branches de la portion dure, & retient le fang au vifage. N'est-ce pas aussi par l'action des nerfs que se fait l'érection, effet qui

Digitized by Google

¥37

dépend si visiblement de l'arrêt du sang ? N'est-if pas certain que l'imagination seule procure cet état aux eunuques mêmes? Oue cette seule cause produit l'éjaculation, non-feulement la nuit, mais quelquefois le jour même? Que l'impuissance dépend fouvent des défauts de l'imagination, comme de sa trop grande ardeur, ou de son extrême tranquillité, ou de ses différentes maladies, comme on en lit des exemples dans Venette & Montagne ? Il n'eft pas jusqu'à l'excès de la pudeur, d'une certaine retenue, ou timidité, dont on se corrige bien vîte à l'école des femmes galantes, qui ne mette souvent l'homme le plus amoureux dans une incapacité de les fatisfaire. Voilà à la fois la théorie de l'amour, & celle de toutes les autres passions ; l'une vient merveilleusement à l'appui des autres. Il est évident que les nerfs jouent ici le plus grand rôle, & qu'ils. font le principal reffort des passions, Quoique nous ne connoisfions point les passions par leurs causes, les lumieres, que le mécanisme des mouvemens des corvs animés a répandues de nos jours, nous permettent donc du moins de les expliquer toutes affez clairement par leurs effets : & dès qu'on sait, par exemple, que le chagrin resserre les diametres des tuyaux, quoiqu'on ignore quelle est la premiere cause qui fait que les nerfs se contractent autour d'eux, comme pour les étrangler; tous les effets qui s'ensuivent, de mélancolie, d'atrabile & de

manie, font faciles à concevoir ; l'imagination affectée d'une idée forte, d'une paffion violente, influe fur le corps & le tempérament; & réciproquement les maladies du corps attaquent l'imagination & l'efprit. La mélancolie prife dans le fens des médecins, une fois formée, & devenue bien atrabilaire dans le corps de la perfonne la plus gaie, la rendra donc néceffairement des plus triftes: & au lieu de ces plaifirs qu'on aimoit tant, on n'aura plus de goût que pour la folitude.

# CHAPITRE XI.

# Des facultés qui dépendent de l'habitude des organes sensitifs.

Nous avons expliqué la mémoire, l'imagination & les passions; facultés de l'ame qui dépendent visiblement d'une simple disposition du sensorium, laquelle n'est qu'un pur arrangement mécanique des parties qui forment la moëlle du cerveau. On a vu 1°. que la mémoire confiste en ce qu'une idée semblable à celle qu'on avoit eue autrefois, à l'occafion de l'impression d'un corps externe, se réveille & se représente à l'ame ; 2º. que si elle fe réveille affez fortement, pour que la disposition interne du cerveau enfante une idée très-forte ou très-vive, alors on a de ces imaginations fortes, dont quelques auteurs (1) font une classe, ou une espece particuliere; & qui persuadent très-fortement l'ame que la cause de cette idée existe hors du corps; 3º. que l'imagination est de toutes les parties de l'ame, la plus difficile à régler, & celle qui se trouble & se dérange avec le plus de faci-

(1) Boerh. Instit. mod. de fenf. intern.

Digitized by Google

lité : delà vient que l'imagination en général nuit beaucoup plus au jugement, que la mémoire même, fans laquelle l'ame ne peut combiner plufieurs idées. On diroit que ce fens froid, appelé commun, quoique fi rare, s'éclipfe & fe fond en quelque forte à la chaleur des mouvemens vifs & turbulens de la partie phantaftique du cerveau; 4°. enfin, j'ai fait voir combien de caufes changent les idées même des chofes, combien il faut de fages précautions pour éviter l'erreur qui féduit l'homme en certains cas malgré lui – même. Qu'il me foit permis d'ajouter que ces connoiffances font abfolument néceffaires aux médecins même, pour connoître, expliquer & guérir les diverfes affections du cerveau.

Passions à un nouveau genre de facultés corporelles qui se rapportent à l'ame sensitive. La mémoire, l'imagination, les passions ont formé la premiere classe : les inclinations, les appétits, l'instinct, la pénétration & la conception, vont composer la seconde.

# . **S. I.**

# Des inclinations & des appétits.

Les inclinations sont des dispositions qui dépendent de la structure particuliere des sens, de la

folidité, de la mollesse des nerfs qui fe trouvent dans ces organes, ou plutôt qui les constituent, des divers dégrés de mobilité dans les csprits, &c. C'est à cet état qu'on doit les penchans ou les dégoûts naturels, qu'on a pour différens objets qui viennent frapper les sens.

Les appétits dépendent de certains organes, destinés à nous donnet les sensations qui nous sont défirer la jouissance, ou l'usage des choses utiles à la confervation de notre machine, & à la propagation de notre espece, appétit aussi pressant & qui reconnoît les mêmes principes, ou les mêmes causes, que la faim (1). Il est bon de favoir que les anciens ont aussi placé dans cette même classe certaines dispositions de nos organes qui nous donnent de la répugnance, & même de l'horreur. pour les choses qui pourroient nous nuire. C'est pourquoi ils avoient distingué ces appétits en concupiscibles & en irascibles; c'ett-à-dire, en ceux qui nous font désirer ce qui est bon ou salutaire, qui ne nous y font jamais penser sans plaisir; & en ceux qui nous font penser à ce qui nous est contraire, avec affez de peine & de répugnance pour le rebuter. Quand je dis nous, c'est qu'il faut, n'en déplaise à l'orgueil humain, que les hommes fe confondent ici avec les animaux, puisqu'il s'agit

#### (1) M. Senac. Anat. d'Heift. p. 514.

Digitized by Google

# DE L'AME. 143 de facultés que la nature a données en commun aux uns ou aux autres.

# §. I I. De l'instinct.

L'inftinct confifte dans des difpofitions corporelles purement mécaniques, qui font agir les animaux fans nulle delibération, indépendamment de toute expérience, & comme par une espece de néceffité ; mais cependant, ( ce qui est bien admirable ) de la maniere qui leur convient le mieux pour la confervation de leur être. D'où naiffent la fympathie que certains animaux ont les uns pour les autres, & quelquefois pour l'homme même, auquel il en est qui s'attachent tendrement toute leur vie ; l'antipathie ou aversion naturelle, les rufes, le discernement, le choix indélibéré automatique, & pourtant sur de leurs alimens, & même des plantes falutaires qui peuvent leur convenir dans leurs différentes maladies. Lorfque notre corps est affligé de quelque mal, qu'il ne fait ses fonctions qu'avec peine, il est comme celui des animaux, machinalement déterminé à chercher les moyens d'y remédier, fans cependant les connoître (1).

(1) Boerh. Inft. Mod. § 4.

Digitized by Google

La raison ne peut concevoir comment se font des opérations en apparence aussi fimples. Le docte médecin que je cite se contente de dire qu'elles se font en conséquence des loix auxquelles l'auteur de la nature a affujetti les corps animés, & que toutes les premieres causes dépendent immédiatement de ces loix. L'enfant nouveau né fait différentes fonctions, comme s'il s'y étoit exercé pendant toute la groffesse, fans connoître aucun des organes qui servent à ces fonctions; le papillon à peine formé fait jouer ses nouvelles aîles, vole & fe balance parfaitement dans l'air; l'abeille qui vient de naître, ramasse du miel & de la cire; le perdreau à peine éclos, distingue le grain qui lui convient. Ces animaux n'ont point d'autre maître aue l'inftinct. Pour expliquer tous ces mouvemens & ces opérations, il est donc évident que Staahl a grand tort de prétexter l'adresse que donne l'habitude.

Il est certain, comme l'observe l'homme du monde le plus capable (1) d'arracher les secrets de la nature, qu'il y a dans les mouvemens des corps animés autre chose qu'une mécanique intelligible, je veux dire, « une certaine force qui appartient » aux plus petites parties dont l'animal est formé,

(1) M. de Maupertuis.

, quì

Digitized by Google

#### DE L'AME.

145

» qui est répandue dans chacune, & qui carac-» térife non - seulement chaque espece d'animal. » mais chaque animal de la même espece, en ce » que chacun se meut, & sent diversement & à » sa maniere, tandis que tous appétent nécessai-» rement ce qui convient à la confervation de leur » être, & ont une averfion naturelle qui les garantit » sûrement de ce qui pourroit leur nuire ».

Il est facile de juger que l'homme n'est point ici excepté. Oui, fans doute, c'est cette forme propre à chaque corps, cette force innée dans chaque élément fibreux, dans chaque fibre vasculeuse, & toujours effentiellement différente en soi de ce qu'on nomme élasticité, puisque celle-ci est détruite, que l'autre subfiste encore après la mort méme, & se réveille par la moindre force mouvante; c'est cette cause, dis-je, qui fait que j'ai moins d'agilité qu'une puce, quoique je faute par la même mécanique; c'est par elle que, dans un faux-pas, mon corps se porte aussi prompt qu'un éclair à contrebalancer fa chûte, &c. Il est certain que l'ame & la volonté n'ont aucune part à toutes ces actions du corps, inconnues aux plus grands anatomistes; & la preuve en est, que l'ame ne peut avoir qu'une seule idée distincte à la fois. Or quel nombre infini de mouvemens divers lui faudroit - il prévoir d'un coupd'œil, choifir, combiner, ordonner avec la plus grande justeffe? Qui fait combien il faut de muscles К

Tome I.

pour fauter; comme les fléchisseurs doivent être relâchés, les extenseurs contractés, tantôt lentement, tantôt vîte; comment tel poids & non tel autre peut s'élever ? Qui connoît tout ce qu'il faut pour courir, franchir de grands espaces avec un corps d'une pesanteur énorme, pour planer dans les airs, pour s'y élever à perte de vue & traverser une immenfité de pays ? Les muscles auroient-ils donc besoin du confeil d'un être qui n'en fait seulement pas le nom ; qui n'en connoît ni les attaques. ni les usages, pour se préparer à transporter fans rifque & faire fauter toute la machine à laquelle ils font attachés ? L'ame n'est point affez parfaite pour cela dans l'homme, comme dans l'animal; il faudroit qu'elle eût infuse, cette science infinie géométrique, supposée par Staalh, tandis qu'elle ne connoît pas les muscles qui lui obéissent. Tout vient donc de la feule force de l'instinct, & la monarchie de l'ame n'est qu'une chimere. Il est mille mouvemens dans le corps, dont l'ame n'eft pas même la cause conditionnelle. La même cause qui fait fuir ou approcher un corbeau à la présence de certains objets, ou lorsqu'il entend quelque bruit, veille aussi fans cesse, à son insçu, à la confervation de son être. Mais ce même corbeau, ces oifeaux de la grande espece qui parcourent les airs, ont le sentiment propre à leur instinct.

Concluons donc que chaque animal a son fen-

D E L'AME. 147 timent propre & fa maniere de l'exprimer, & qu'elle est toujours conforme au plus droit sens, à un instinct, à une mécanique qui peut passer toute intelligence, mais non les tromper: & confirmons cette conclusion par de nouvelles observations.

# Ş. I I I.

# Que les animaux expriment leurs idées par les mémes signes que nous.

Nous tâcherons de marquer avec précision en quoi confistent les connoissances des animaux, & jusqu'où elles s'étendent; mais fans entrer dans le détail trop rebattu de leurs opérations, fort agréables, fans-doute, dans les ouvrages de certains philosophes qui ont daigné plaire, (1) admirables dans le livre de la nature. Comme les animaux ont peu d'idées, ils ont aussi peu de termes pour les exprimer. Ils apperçoivent comme nous, la distance, la grandeur, les odeurs, la plupart des secondes qualités (2), & s'en souviennent. Mais

(1) V. principalement le P. Bougeant, Eff. Phil. fur le lang. des bêtes.

(2) Comme parle Locke.

K 2

outre qu'ils ont beaucoup moins d'idées, ils n'ont guere d'autres expressions que celles du langage affectif dont j'ai déjà parlé. Cette disette vientelle du vice des organes? Non, puisque les perroquets redisent les mots qu'on leur apprend, sans en favoir la fignification, & qu'ils ne s'en fervent jamais pour rendre leurs propres idées. Elle ne vient point aussi du défaut d'idées, car ils apprennent à distinguer la diversité des personnes, & même des voix, & nous répondent par des gestes trop vrais, pour qu'ils n'expriment pas leur volonté.

Quelle différence y a-t-il donc en notre faculté de difcourir, & celle des bêtes ? La leur se fait entendre, quoique muette, ce sont d'excellents pantomimes; la nôtre est verbeuse, nous sommes souvent de vrais babillards.

Voilà des idées & des fignes d'idées qu'on ne peut refuser aux bêtes, fans choquer le sens commun. Ces fignes sont perpétuels, intelligibles à tout animal du meme genre, & même d'une espece différente, puisqu'ils le sont aux hommes même. Je sais aussi certainement, dit Lamy, (1) qu'un perroquet a de la connoissance, comme je sais qu'un étranger en a; les mêmes marques qui sont

(1) Difc. Anat. p. 226.

pour l'un, font pour l'autre : il faut avoir moins de bon fens que les animaux, pour leur refuser des connoissances.

Qu'on ne nous objecte pas que les fignes du discernement des bêtes sont arbitraires. & n'ont rien de commun avec leurs sensations : car tous les mots dont nous nous servons le sont aussi, & cependant ils agissent sur nos idées, ils les dirigent, ils les changent. Les lettres qui ont été inventées plus tard que les mots, étant rassemblées, forment les mots; de sorte qu'il nous est égal de lire des caracteres, ou d'entendre les mots qui en font faits, parce que l'usage nous y a fait attacher les mêmes idées, antérieures aux unes & aux autres lettres, mots, idées; tout est donc arbitraire dans l'homme, comme d'ans l'animal : mais il est évident, lorsqu'on jette les yeux sur la masse du cerveau de l'homme, que ce viscere peut contenir une multitude prodigieuse d'idées, & par conséquent exigent pour rendre ces idées, plus de signes que les animaux. C'est en cela précisément que confiste toute la supériorité de l'homme.

Mais les hommes & même les femmes, fe moquent-elles mieux les unes des autres, que ces oiseaux qui redisent les chansons des autres oiseaux, de maniere à leur donner un ridicule parfait? Quelle différence y a-t-il entre l'enfant & le perroquet qu'on instruit? ne redisent-ils pas également

К 3

140

les fons dont on frappe leurs oreilles, & cela avec stout, aussi peu d'intelligence l'un que l'autre. Admirable effet de l'union des sens externes, avec les fens internes; de la connexion de la parole de l'un, avec l'ouie de l'autre, & d'un lien si intime entre la volonté & les mouvemens mufculeux, qu'ils s'exercent toujours au gré de l'animal, lorsque la structure du corps le permet ! L'oiseau qui entend chanter pour la premiere fois, reçoit l'idée du fon; déformais il n'aura qu'à être attentif aux airs nouveaux, pour les redire ( fur-tout s'il les entend fouvent ) avec autant de facilité que nous prononcons un nouveau mot anglois. L'expérience (1) a même fait connoître qu'on peut apprendre à parler & à lire en peu de (2) temps à un fourd de naissance, par conséquent muet; ce sourd qui n'a que des yeux, n'a-t-il pas moins d'avantage, qu'une perruche qui a de fines oreilles ?

# §. I V.

## De la pénétration & de la conception.

Il nous reste à exposer deux autres facultés qui

(1) Voy. Amman, de loquelá. p. 81 & 103.

(2) Deux mois, Amman. 31.

# DE L'AME.

font des dépendances du même principe, je veux dire de la difposition originaire & primitive des organes : favoir, la pénétration & la conception qui naissent de la perfection des facultés corporelles fensitives.

La pénétration est une heureuse disposition qu'on ne peut définir, dans la structure intime des sens & des nerfs, & dans le movvement des esprits. Elle pénetre l'ame de sensations si nettes, si exquises, qu'elles la mettent elles-mêmes en état de les distinguer promptement & exactement l'une de l'autre.

Ce qu'on appelle conception, ou compréhension, est une faculté dépendante des mêmes parties, par laquelle toutes les facultés dont j'ai parlé, peuvent donner à l'ame un grand nombre de sensations à la fois, & non moins claires & distinctes, en sorte que l'ame embrasse, pour ainsi dire, dans le même instant & sans nulle consustion, plus ou moins d'idées, suivant le degré d'excellence de cette faculté.

K 2

, Digitized by Google

ISI

## CHAPITRE XIL

#### Des affections de l'ame sensitive.

# §. I.

# Les fenfations, le discernement & les connoissances.

**N** O N - feulement l'ame fenfitive a une exacte connoiffance de ce qu'elle fent, mais fes fentimens lui appartiennent précifément, comme des modifications d'elle-même. C'est en distinguant ces diverses modifications qui la touchent, ou la remuent diversement, qu'elle voit & discerne les différents objets qui les lui occasionnent, & ce discernement, lorsqu'il est net, & pour ainsi dire, fans nuages, lui donne des connoisfances exactes, claires, évidentes.

Mais les fenfations de notre ame ont deux faces qu'il faut envifager : ou elles font purement fpéculatives, & lorfqu'elles éclairent l'efprit, on leur donne le nom de connoiffances; ou elles portent à l'ame des affections agréables ou defagréables, & c'eft alors qu'elles font le plaifir ou le bonheur, la peine ou le malheur de notre être : en effet, nous ne jouiffons très certainement que des modifications de nous-mêmes; & il est vrai de dire que l'ame réduite à la possifié d'elle - même, n'est qu'un être accidentel. La preuve de cela, c'est que l'ame ne se connoît point, & qu'elle est privée d'elle-même lorsqu'elle est privée des senfations. Tout son bien-être & tout son mal-être ne résident donc que dans les impressions agréables ou desagréables qu'elle reçoit passivement; c'està-dire, qu'elle n'est pas la maîtresse de se procurer & de les choisir à son gré, puisqu'elles dépendent manifestement de causes qui lui sont entierement étrangeres.

Il s'ensuit que le bonheur ne peut dépendre de la maniere de penser, ou plutôt de sentir; car il est certain, & je ne crois pas que personne en disconvienne, qu'on ne pense & qu'on ne sent pas comme on voudroit. Ceux-là donc qui cherchent le bonheur dans leurs réflexions, ou dans la recherche de la vérité qui nous fuit, le cherchent où il n'est pas. A dire vrai, le bonheur dépend de causes corporelles, telles que certaines dispositions de corps naturelles, ou acquifes, je veux dire, procurées par l'action de corps étrangers sur le nôtre. Il y a des gens qui, grace à l'heureuse conformation de leurs organes & à la modération de leurs désirs, sont heureux à peu de frais, ou du moins sont le plus souvent tranquilles & contents de leur fort, de maniere que ce n'est guere que

par accident qu'ils peuvent se furprendre dans un état malheureux. Il y en a d'autres ( & malheureusement c'est le plus grand nombre ) à qui il faut fans-cesse des plaifirs nouveaux, tous plus piquants les uns que les autres; mais ceux - là ne font heureux que par accident, comme celui que la musique, le vin, ou l'opium réjouit; & il n'arrive que trop fréquemment que le dégoût & le repentir suivent de près ce plaisir charmant, qu'on regardoit comme le seul bien réel, comme le seul dieu digne de tous nos hommages & nos facrifices. L'homme n'est donc pas fait pour être parfaitement heureux. S'il l'eft, c'eft quelquefois; le bonheur fe présente comme la vérité, par hasard, au moment qu'on s'y attend le moins. Cependant il faut se soumettre à la rigueur de son état, & se fervir, s'il se peut, de toute la force de sa raison, pour en soutenir le fardeau. Ces moyens ne procurent pas le bonheur, mais ils accoutument à s'en passer, &, comme on dit, à prendre patience, à faire de nécessité, vertu. Ces courtes réflexions sur le bonheur m'ont dégoûté de tant de traités du même sujet, où le style est compté pour les choses; où l'esprit tient lieu de bon sens, où l'on éblouit par le prestige d'une frivole éloquence, faute de raisonnemens solides; où enfin on se jette à corrs perdu dans l'ambiticuse métaphysique, parce qu'on n'est pas physicien. La physique seule peut abréger

Ì54

DE L'AME.

les difficultés, comme le remarque M. de Fontenelle (1). Mais fans une connoissance parfaite des parties qui composent les corps animés, & des loix mécaniques auxquelles ces parties obéifsent, pour faire leurs mouvemens divers, le moyen de débiter fur le corps & l'ame, autre chofe que de vains paradoxes ou des systèmes frivoles, fruits d'une imagination déréglée, ou d'une fastueuse présomption ! C'est cependant du sein de cette ignorance qu'on voit fortir tous ces petits philofophes, grands constructeurs d'hypotheses, ingénieux créateurs de songes bizarres & singuliers, qui fans théorie, comme fans expérience, croient feuls posséder la vraie philosophie du corps humain. La nature se montreroit à leurs regards, qu'ils la méconnoîtroient, si elle n'étoit pas conforme à la maniere dont ils ont cru la concevoir. Flatteuse & complaifante imagination, n'eft-ce donc point affez pour vous de ne chercher qu'à plaire, & d'être le plus parfait modele de coquetterie ? Fautil que vous avez une tendreffe vraiment maternelle pour vos enfans les plus contrefaits & les plus inscnsés, & que contente de votre seule fécondité, vos productions ne paroifient ridicules ou extravagantes, qu'aux yeux d'autrui? Oui, il est juste que

- (1) Digreffions fur les anciens & les modernes.

156

l'amour-propre qui fait les auteurs, & fur - tout les mauvais auteurs, les paye en fecret des louanges que le public leur refuse, puisque cette espece de dédommagement qui foutient leur courage, peut les rendre meilleurs, & même excellents dans la fuire.

# §. I I.

# De la volonté.

Les fenfations qui nous affectent, décident l'ame à vouloir, ou à ne pas vouloir, à aimer, ou à haïr ces fenfations, felon le plaifir, ou la peine qu'elles nous caufent; cet état de l'ame ainfi décidé par fes fenfations, s'appelle *volonté*.

Mais il faut qu'on diftingue ici la volonté de la liberté. Car on peut être agréablement, & en conféquence volontairement affecté par une fenfation, fans être maître de la rejetter, ou de la recevoir. Tel est l'état agréable & volontaire, ou fe trouvent tous les animaux, & l'homme même, lorfqu'ils fatisfont quelques-uns de ces befoins preffans, qui empêchoient Alexandre de croire qu'il fût un dieu, comme difoient fes flatteurs, puifqu'il avoit befoin de garderobe & de concubine.

Mais confidérons un homme qui veut veiller, & à qui on donne de l'opium; il est invité au som-

meil par les fenfations agréables que lui procure ce divin remede : & sa volonté est tellement changée, que l'ame est forcément décidée à dormir. Comme les bêtes ne jouissent probablement que de ces volitions, il n'est pour elle ni bien, ni mal moral. L'opium affoupit donc l'ame avec le corps : à grande dose, il rend furieux. Les cantharides intérieurement prises, font naître la passion d'amour avec une aptitude à la fatisfaire, qui souvent coûte bien cher. L'ame d'un homme mordu d'un chien enragé, enrage enfin elle-même. Le poust, drogue vénimeuse, fort en usage dans le Mogol, maigrit le corps, rend impuissant, & ôte peu-à-peu l'ame raifonnable, pour ne lui fubstituer que l'ame, je ne dis pas sensitive, mais végétative. Toute l'histoire des poisons (1) prouve affez que ce qui a été dit des philtres amoureux des anciens, n'est pas si fabuleux, & que toutes les facultés de l'ame, jusqu'à la conscience, ne sont que des dépendances du corps. Il n'y a qu'à trop boire & manger pour se réduire à la condition des bêtes. Socrate envvré se mit à danser à la vue d'un excellent pantomime (2), & au lieu d'exemples de

- (1) V. Mead. de Venenis.
- (2) Les mouvemens se communiquent d'un homme

fagesse, ce précepteur de la patrie n'en donna plus que de luxure & de volupté. Dans les plus grands plaifirs, il est impossible de penser, on ne peut que fentir. Dans les momens qui les suivent, & qui ne font pas eux-mêmes fans volupté, l'ame fe replie en quelque forte fur les délices qu'elle vient de goûter, comme pour en jouir à plus longs traits; elle femble vouloir augmenter fon plaifir, en l'examinant: mais elle a tant senti, tant existé, qu'elle ne fent & n'est presque plus rien. Cependant l'accablement ou elle tombe lui est cher : elle n'en fortiroit pas vîte fans violence, parce que cette raviffante convulsion des nerfs, qui a enyvré l'ame de fi grands transports, doit durer encore quelque temps; femblable à ces vertiges, où l'on voit tourner les objets, long-temps après qu'ils ne tournent plus. Tel qui seroit bien fâché de faire tort (1) à sa famille en rêve, n'a plus la même volonté, à l'occafion d'un certain prurit, qui va, pour ainst dire, chercher l'ame dans les bras du sommeil, &

à un autre homme, les sentimens se gagnent de même, & la conversation des gens d'esprit en donne. Cela est facile à expliquer par ce qui a été dit, c. XI, § III.

(1) Le bon Leeuwenhoeck nous certifie que fes observations *Hartfockeriennes* n'ont jamais été faites aux dépens de fa famille.

158

Digitized by Google

l'avertir qu'il ne tient qu'à elle d'être heureuse un petit moment : & si la nature, lorsqu'elle s'éveille, est prete à trahir sa premiere volonté, alors une autre volonté nouvelle s'éleve dans l'ame, & suggere à la nature les plus courts moyens de sortir d'un état urgent, pour s'en procurer un plus agréable, dont on va se repentir, suivant l'usage, & comme il arrive sur-tout à la suite des plaisirs pris sans besoin.

Voilà l'homme, avec toutes les illusions dont il est le jouet, & la proie. Mais si ce n'est pas sans plaisir que la nature nous trompe & nous égare, qu'elle nous trompe toujours ainsi.

Enfin rien de fi borné que l'empire de l'ame fur le corps, & rien de fi étendu que l'empire du corps fur l'ame. Non-feulement l'ame ne connoit pas les mufcles qui lui obéiffent, & quel eft fon pouvoir volontaire fur les organes vitaux : mais elle n'en exerce jamais d'arbitraire fur ces mêmes organes. Que dis-je ! elle ne fait pas même fi la volonté eft la caufe efficiente des actions mufculeufes, ou fimplement une caufe occafionnelle, mife en jeu par certaines difpofitions internes du cerveau, qui agiffent fur la volonté, la remuent fecrétement, & la déterminent de quelque maniere que ce foit. Staahl penfe différemment ; il donne à l'ame, comme on l'a infinué, un empire abfolu ; elle produit rout chez lui, jufqu'aux hémorrhoïdes. Voyez fa

#### TRAITÍ

160

théorie de médecine, où il s'efforce de prouver cette imagination par des raisonnemens niétaphyfiques, qui ne la rendent que plus incompréhenfible, &, fi j'ofois le dire, plus ridicule.

### **§**. I I I.

### Du goút.

Les sensations confidérées, ou comme de fimples connoissances, ou en tant qu'elles sont agréables, ou désagréables, font porter à l'ame deux fortes de jugemens. Lorsqu'elle découvre des vérités, qu'elle s'en assure elle-même avec une évidence qui captive son consentement, cette opération de l'ame consentante, qui ne peut se dispenfer de se rendre aux lumieres de la vérité, est fimplement appelée jugement. Mais lorsqu'elle apprécie l'impression agréable, ou désagréable, qu'elle reçoit de ses différentes sensations, alors ce jugement prend le nom de gout. On donne le nom de bon goût, aux sensations qui flattent le plus généralement tous les hommes, & qui font, pour ainfi dire, les plus accréditées, les plus en vogue: & réciproquement le mauvais goût, n'eft que le goût le plus singulier & le moins ordinaire, c'est-à-dire, les sensations les moins communes. Je connois des gens de lettres, qui pensent différemment,

remment; ils prétendent, que le bon ou le mauvais goût, n'est qu'un jugement raisonnable, ou bizarre, que l'ame porte de ses propres sensations. Celles, disent-ils, qui plaisent à la vérité à quelques-uns, toutes défectueuses & imparfaites qu'elles font, parce qu'ils en jugent mal, ou trop favorablement; mais qui déplaisent, ou répugnent au plus grand nombre, parce que ces derniers ont ce qu'on appelle un bon esprit, un esprit droit : ces sensations sont l'objet du mauvais goût. Je crois, moi, qu'on ne peut se tromper sur le compte de ses sensations : je pense qu'un jugement qui part du sens intime, tel que celui qu'on porte de son propre sentiment, ou de l'affection de son ame, ne peut porter à faux, parce qu'il ne confiste qu'à goûter un plaisir, ou à sentir une peine, qu'on éprouve en effet, tant que dure une sensation agréable, ou défagréable. Il y en a qui aiment, par exemple, l'odeur de la corne de cheval, d'une carte, du parchemin brûlé. Tant qu'on n'entendra par mauvais gout, qu'un goût fingulier. je conviendrai que ces personnes sont de mauvais goût, & que les femmes groffes, dont les goûts changent avec les dispositions du corps, sont aussi de très-mauvais goût, tandis qu'il est évident qu'elles font seulement avides de choses affez généralement méprisées, & dont elles ne faisoient elles-mêmes aucun cas avant la grossesse, & qu'ainsi Tome I. Ī.

162

elles n'ont alors que des goûts particuliers, relatifs à leur état. & qui se remarquent rarement. Mais quand on juge agréable la sensation que donne l'odeur de la pommade à la maréchale, celle du musc, de l'ambre & de tant d'autres parfums, si commodes aux barbets pour retrouver leurs maîtres, & cela dans le temps même qu'on jouit du plaisir que toutes ces choses font à l'ame, on ne peut pas dire qu'on en juge mal, ni trop favorablement. S'il est de meilleurs goûts les uns que les autres, ce n'est jamais que par rapport aux sensations plus agréables, qu'éprouve la même personne : & puisqu'enfin tel goût que je trouve délicieux est détesté par un autre, sur lequel il agit tout autrement, où est donc ce qu'on nomme bon & mauvais gout? Non, encore une fois, les fenfations de l'homme ne peuvent le tromper : l'ame les apprécie précisément ce qu'elles valent, relativement au plaisir ou au désagrément qu'elle en reçoit.

### §. I V.

### Du génie.

Je vais tâcher de fixer l'idée du génie, avec plus de précision que je n'ai fait jusqu'à présent. On entend communément par ce mot génie, le

Digitized by Google

plus haut point de perfection, où l'efprit humain puisse atteindre. Il ne s'agit plus que de favoir ce qu'on entend par cette perfection. On la fait confister dans la faculté de l'esprit la plus brillante, dans celle qui frappe le plus, & même étonne, pour ainsi dire, l'imagination : & en ce sens, dans lequel j'ai employé moi-même le terme de génie, pour me conformer à l'usage que j'avois dessein de corriger ensuite, nos poëtes, nos auteurs systématiques, tout, jusqu'à l'abbé Cartaut de la Villate (1) auroit droit au génie; & le philosophe qui auroit le plus d'imagination, le P. Mallebranche, feroit le premier de tous.

Mais fi le génie est un esprit aussi juste, que pénétrant; aussi vrai, qu'étendu; qui non-seulement évite constamment l'erreur, comme un pilote habile évite les écueils; mais se servant de la raifon, comme il se servant de la boussier, ne s'écarte jamais de son but, manie la vérité avec autant de précision que de clarté, & ensin embrasse aisément, & comme d'un coup d'œil, une multitude d'idées, dont l'enchaînement forme un système expérimental, aussi lumineux dans ses principes, que juste dans ses conséquences, adieu les prétentions de nos beaux esprits, & de nos plus célebres

(1) Effai historique & philosophique du goût. L 2 164

conftructeurs d'hypotheses! Adieu cette multitude de génies! Qu'ils feront rares déformais! Passons en revue les principaux philosophes modernes, auxquels le nom de génie a été prodigué, & commençons par Descartes.

Le chef-d'œuvre de Descartes est sa méthode, & il a poussé fort loin la géométrie, du point où il l'a trouvée; peut-être autant que Newton l'a poussée lui-même, du point où l'avoit laissé Descartes. Enfin, personne ne lui refuse un esprit naturellement philosophique. Jusques-là Descartes n'est pas un homme ordinaire; ce seroit même un génie, fi pour mériter ce titre, il ne falloit qu'éclipser & laisser fort loin derriere soi tous les autres mathématiciens. Mais les idées des grandeurs font fimples, faciles à faifir & à déterminer. Le cercle en est petit, & des signes toujours présens à la vue, les rendent toujours sensibles; de sorte que la géométrie & l'algebre font les fciences où il y a moins de combinaisons à faire, sur-tout de combinaifons difficiles; on n'y voit par-tout que problêmes, & jamais il n'y en eut moins à réfoudre. Delà vient que les jeunes gens, qui s'appliquent aux mathématiques pendant trois ou quatre ans, avec autant de courage que d'esprit, vont bientôt de pair avec ceux qui ne sont pas faits pour franchir les limites de l'art : & communément les géometres, loin d'etre des génies, ne sont pas même

Digitized by Google

DE L'AME. 165 des gens d'efprit; ce que j'attribue à ce petit nombre d'idées qui les abforbent, & bornent l'efprit, au lieu de l'étendre, comme on fe l'imagine. Quand je vois un géometre qui a de l'efprit, je conclus qu'il en a plus qu'un autre; fes calculs n'emportent que le fuperflu, & le néceffaire lui refte toujours. Eft-il étonnant que le cercle de nos idées fe refferre proportionnellement à celui des objets qui nous occupent fans ceffe ? Les géometres, j'en conviens, manient facilement la vérité; & ce feroit doublement leur faute, s'ils ne favoient

tres, j'en conviens, manient facilement la vérité; & ce feroit doublement leur faute, s'ils ne favoient pas la vraie méthode de l'exposer, depuis que le célebre M. Clairaut a donné ses élémens de géometrie; ( car, bon dieu ! avant cet excellent ouvrage, en quel défordre, & quel chaos étoit cette fcience ! ) Mais faites-les fortir de leur petite sphere; qu'ils ne parlent ni de phyfique, ni d'aftronomie, qu'ils paffent à de plus grands objets, qui n'ayent aucun rapport avec ceux qui dépendent des mathématiques, par exemple, à la métaphyfique, à la morale, à la phyfiologie, à la littérature : semblables à ces enfans qui croyoient toucher le ciel au bout de la plaine, ils trouveront le monde des idées bien grand. Que de problêmes, & de problêmes très-composés & très-difficiles! Quelle foule d'idées ( fans compter la peine que les géometres ne se donnent pas ordinairement d'être lettrés & érudits ) & de connoissances diver-

ses à embrasser d'une vue générale, à rassembler. à comparer ! Ceux qui faute de lumieres veulent des autorités pour juger, n'ont qu'à lire le discours que M. de Maupertuis prononça le jour qu'il fût recu à l'académie françoise, & l'on verra si j'exagere le peu de mérite des géometres, & les talens nécessaires pour réuffir dans des sciences d'une fphere plus étendue. Je n'en appelle, comme on voit, qu'au suffrage d'un profond géometre, & pourtant homme de beaucoup d'esprit, & qui plus eft, vrai génie, fi on l'eft par les plus rares qualités qui le caractérisent, la vérité, la justesse, la précifion & la clarté. Qu'on me montre en Descartes des qualités aussi effentielles au génie, & sur-tout qu'on me les fasse voir ailleurs qu'en géométrie. puisqu'encore une fois le premier des géometres feroit peut-être le dernier des métaphyficiens; & l'illustre philosophe dont je parle, en est lui-même une preuve trop sensible. Il parle des idées fans savoir d'où, ni comment elles lui viennent, ses deux premieres définitions sur l'effence de l'ame & de la matiere, sont deux erreurs, d'où découlent toutes les autres. Assurément dans ces méditations métaphysiques, dont M. Deflandres admire la profondeur, ou plutôt l'obscurité, Descartes ne fait ce qu'il cherche, ni où il veut aller ; il ne s'entend pas lui-même. Il admet des

Digitized by Google

idées innées; il ne voit dans les corps qu'une force divine. Il montre fon peu de jugement, foit en refufant le fentiment aux bêtes; foit en formant un doute impraticable, inutile, puérile; foit en adoptant le faux, comme le vrai; en ne s'accordant pas fouvent avec lui-même; en s'écartant de fa propre méthode; en s'élevant par la vigueur déréglée de fes efprits, pour tomber d'autant plus, & n'en retirer que l'honneur de donner, comme le téméraire Icare, un nom immortel aux mers dans lesquelles il s'est noyé.

Je veux, & je l'ai infinué moi-même, que les égaremens mêmes de Defcartes foient ceux d'un grand-homme; je veux que fans lui nous n'euffions point eu les Huyghens, les Boyles, les Mariotte, les Newton, les Muffchenbroeck, les Sgravefande, les Boerhaave, &c. qui ont enrichi la phyfique d'une prodigieufe multitude d'expériences, & qu'en ce fens il foit fort permis aux imaginations vives de fe donner carriere. Mais, n'en déplaife à M. Privar de Moliere, grand partifan des fyftêmes, en particulier de l'hypothefe Cartéfienne, qu'eft - ce que cela prouve en faveur des conjectures frivoles de Defcartes ? Il a beau dire, des fyftêmes gratuits ne feront jamais que des châteaux en l'air, fans utilité comme fans fondement.

Que dirons-nous de cet enfant de l'imagination, de cet ingrat, qui déclamant contr'elle, peut bien L 4

passer pour battre sa mere, ou sa propre nourrice ? Il a été plus habile à édifier, que Bayle ne l'étoit à détruire; mais ce favant homme avoit le plus souvent l'esprit juste & prompt à éviter l'erreur : & Mallebranche n'a montré qu'un esprit faux, incapable de faisir la vérité; l'imagination qui le domine, ne lui permet pas de parler des passions, fans en montrer, ni d'exposer les erreurs des sens, fans les exagérer. J'admire la magnificence de son ouvrage, il forme une chaîne nulle part interrompue; mais l'erreur, l'illusion, les rêves, les vertiges, le délire, en sont les matériaux, & comme les guides qui le menent à l'immortalité. Son palais reffemble à celui des fées, leurs mains ont apprêté les mêts qu'il nous fert. Quon a bien raison de dire qu'il n'a recherché la vérité que dans le titre de son livre ! Il ne montre pas plus de fagacité à la découvrir, que d'adresse à la faire connoître aux autres. Esclave des préjugés, il adopte tout; dupe d'un phantôme, ou d'une apparition, il réalife les chimeres qui lui paffent par la tête. Les préjugés ont justement été comparés à ces faux amis qu'il faut abandonner, dès qu'on en a reconnu la perfidie. Eh ! qui la doit reconnoître, qui doit s'en garantir si ce n'est un philofophe?

Ce n'est pas tout : non-seulement il voit tout en dieu, excepté ses extravagances & ses folies;

#### DE L'AME.

mais on a remarqué qu'il en fait un machiniste si mal habile, que son ouvrage ne peut aller, si l'ouvrier ne le fait mouvoir sans cesse, comme s'il avoit prétendu par cette idée Cartésienne, faire trouver peu surprenant que dieu se sût repenti d'avoir fait l'homme.

Après cela, Mallebranche auroit-il prétendu au rang des génies, c'eft-à-dire, de ces esprits heureufement faits pour connoître & exposer clairement la vérité? Qu'il en est différent ! Mais sans doute on le prendra pour un esprit céleste, étheré, dont les spéculations s'étendent au-delà du douzieme ciel de Ptolomée; car des idées acquifes par les fens, que dis-je ! les idées innées de Descartes ne lui suffisent pas; il lui en faut de divines, puisées dans le sein de l'immensité, dans l'infini : il lui faut un monde (pirituel, intelligible ( ou plutôt inintelligible) où fe trouvent les idées, c'est-à-dire, les images, les repréfentations de tous les corps. au hafard d'en conclure que dieu est tout ce qu'on voit, & qu'on ne peut faire un pas, sans le trouver dans ce vaste univers, selon l'idée que Lucain exprime ainsi dans le neuvieme livre de fa pharfale:

# Jupiter est quodcumque vides, quòcumque moveris.

Le célebre Leibnitz raisonne à perte de vue

170

fur l'être & la substance; il croit connoître l'effence de tous les corps. Sans lui, il est vrai, nous n'euffions jamais deviné qu'il y eût des monades au monde, & que l'ame en fut une; nous n'euffions point connu ces fameux principes qui excluent toutes égalités dans la nature, & expliquent tous les phénomenes par une raison, plus inutile, que suffifante. Wolf se présente ici, comme un commentaire sous son texte. Rendons la même justice à cet illustre disciple, à ce commentateur, original jusqu'à donner son nom à la secte de son maître. qui s'accroît tous les jours sous ses auspices. Le système qu'il a embelli par la sécondité & la subtilité d'idées merveilleusement suivies, est fansdoute le plus ingénieux de tous. Jamais l'esprit humain ne s'est si conséquemment égaré : quelle intelligence, qu'elle ordre, quelle clarté préfident à tout l'ouvrage ! De si grands talens le sont à juste titre regarder comme un philosophe très-supérieur à tous les autres, & à celui même qui a fourni le fond de la philosophie Wolfienne. La chaîne de ses principes est bien tissue, mais l'or dont elle paroît formée, mis au creuset, ne paroît qu'un métal imposteur. Eh ! faut-il donc tant d'art à enchaffer l'erreur, pour mieux la multiplier ? Ne diroit-on pas, à les entendre, ces ambitieux métaphysiciens, qu'ils auroient affisté à la création du monde, ou au débrouillement du chaos? Cependant leurs premiers principes ne font que des fuppofitions hardies, où le génie a bien moins de part, qu'une préfomptueuse imagination. Qu'on les appelle, fi l'on veut, des grauds génies, parce qu'ils ont recherché & fe font vanté de connoître les premières causes! Pour moi je crois que ceux qui les ont dédaignées, leur feront toujours préférables : & que le succès des Locke, des Boerhaave, & de tous ces hommes fages, qui se font bornés à l'examen des causes secondes, prouve bien que l'amour-propre est le seul qui n'en tire pas le même avantage, que des premieres.

## §. V.

#### Du sommeil & des réves.

La cause prochaine du sommeil paroît être l'affaissement des fibres nerveuses qui partent de la substance corticale du cerveau. Cet affaissement peut être produit, non-seulement par l'augmentation du cours des liqueurs qui compriment la moëlle, & par la diminution de cette circulation, qui ne suffit pas pour distendre les ners, mais encore par la dissipation, ou l'épuisement des esprits, & par la privation des causes irritantes, qui procure du repos & de la tranquillité, & enfin par le transport d'humeurs épaisses & imméables dans le cerveau. Toutes les causes du sommeil peuvent s'expliquer par cette premiere.

Dans le fommeil parfait, l'ame fenfitive est comme anéantie, parce que toutes les facultés de la veille qui lui donnoient des fenfations, font entierement interceptées en cet état de compression du cerveau.

Pendant le fommeil imparfait, il n'y a qu'une partie de ces facultés, qui foit fuspendue, ou interrompue, & les sensations qu'elles produisent, sont incomplettes, ou toujours désectueuses en quelque point. C'est par-là qu'on distingue les rêves qui résultent de ces sortes de sensations, d'avec celles qui affectent l'ame au réveil. Les connoissances que nous avons alors avec plus d'exactitude & de netteté, nous découvrent affez la nature des rêves, qui sont formés par un chaos d'idées confuses & imparfaites. Il est rare que l'ame apperçoive en rêvant quelque vérité fixe, qui lui fasse reconnoître son erreur.

Nous avons en révant un fentiment intérieur de nous – mêmes, & en même – tems un affez grand délire, pour croire voir, et pour voir en effet clairement une infinité de chofes hors de nous; nous agisfons, soit que la volonté ait quelque part, ou non, à nos actions. Communément des objets qui nous ont le plus frappés dans le jour, nous apparoiffent la nuit, & cela est également vrai des chiens & des animaux en général. Il suit delà que la cause immédiate des rêves est toute impression forte, ou fréquente, sur la position sensitive du cerveau, qui n'est point endormie, ou affaissée, & que les objets dont on est si vivement affecté, sont visiblement des yeux de l'imagination. On voit encore que le délire qui accompagne les infomnies & les fievres, vient des mêmes causes, & que le rêve est une demi-veille, en ce qu'une portion du cerveau demeure libre & ouverte aux traces des esprits, tandis que toutes les autres sont tranquilles & fermées. Lorsqu'on parle en rêve, il faut de nécessité que les muscles du larinx, de la langue & de la respiration, obéissent à la volonté, & que par conféquent la région du sensorium, d'où partent les nerfs qui vont se rendre à ces muscles, soit libre & ouverte, & que ces nerfs même soient remplis d'esprits. Dans les pollutions nocurnes. les muscles releveurs & accélérateurs agiffent beaucoup plus fortement, que fi on étoit éveillé; ils reçoivent conféquemment une quantité d'espritsbeaucoup plus confidérable : car quel homme fans toucher, & peut-être même en touchant une belle femme, pourroit répandre la liqueur de l'accouplement, autant de fois que cela arrive en rêve à des gens lages, vigoureux on échauffés? Les hommes& les animaux gesticulent, sautent, tressaillent,

TRAFTÉ se plaignent; les écoliers récitent leurs leçons;

les prédicateurs déclament leurs sermons, &c. Les mouvemens du corps répondent à ceux qui fe passent dans le cerveau.

₹74

Il est facile d'expliquer à présent les mouvemens de ceux qu'on appelle somnambules ou noctambules, parce qu'ils se promenent en dormant. Plufieurs auteurs racontent des histoires curienses 3 ce sujet; ils ont vu faire les chûtes les plus terribles, & fouvent fans danger.

Il suit de ce qui a été dit touchant les rêves, que les somnambules dorment à la vérité parfaitement dans certaines parties du cerveau, tandis qu'ils sont éveillés dans d'autres. & la faveur desquelles le fang & les esprits, qui profitent des passages ouverts, coulent aux organes du mouvement. Notre admiration diminuera encore plus, en confidérant les degrés fuccesfifs, qui des plus petites actions faites en dormant, conduisent aux plus grandes & aux plus composées, toutes les fois qu'une idée s'offre à l'ame avec assez de force pour la convaincre de la présence réelle du phantôme que l'imagination lui présente : & alors il se forme dans le corps des mouvemens qui répondent à la volonté que cette idée fait naître. Mais pour ce qui est de l'adresse & des précautions que prennent les somnambules, avons-nous plus de facilité qu'eux, à éviter mille dangers, lorsque

nous marchons la nuit dans des lieux inconnus ? La topographie du lieu se peint dans le cervean du noctambule, il connoît le lieu qu'il parcourt; & le siege de cette peinture est chez lui nécessair rement aussi mobile, aussi libre, aussi clair, que dans ceux qui veillent.

# §. V I.

# Conclusion fur l'étre sensitif:

Il y a beaucoup d'autres choses, qui concernent nos connoissances, & qui n'intéressent pas peu notre curiosité; mais elles sont au-dessus de notre portée : nous ignorons quelles qualités doit acquérir le principe matériel sensitif, pour avoir la faculté immédiate de sentir ; nous ne savons pas si ce principe possede cette puissance dans toute sa perfection, dès le premier instant qu'il habite un corps animé. Il peut bien avoir des sensations plus imparfaites, plus confuses, ou moins distinctes; mais ces défauts ne peuvent-ils pas venir des autres organes corporels qui lui fournissent ces fensations? Cette possibilité est du moins facile à établir, puisqu'elles lui sont toutes retranchées. par l'interception du cours des esprits durant le sommeil, & que ce même principe sensitif, dans

176

un sommeil léger, ou imparfait, n'a que des senfations incomplettes, quoique par lui-même il foit immédiatement prêt à les recevoir complettes & distinctes. Je ne demande pas ce que devient ceprincipe à la mort, s'il conserve cette immédiate faculté de sentir, et si dans ce cas d'autres causes que les organes qui agissent sur lui durant la vie, peuvent lui donner des sensations qui le rendent heureux ou malheureux. Je ne demande pas, « fi » cette partie, dégagée de ses liens, & conservant » son essence, reste errante, toujours prête à re-» produire un animal nouveau, ou à reparoître » revêtue d'un nouveau corps, après avoir été » diffipée dans l'air, ou dans l'eau, cachée dans » les feuilles des plantes, ou dans la chair des » animaux, elle se retrouveroit dans la semence » de l'animal qu'elle devroit reproduire?« Je m'in-» quiete peu, » fi l'ame capable d'animer de nou-» veaux corps, ne pourroit pas reproduire toutes » les efpeces possibles par la feule diversité des » combinaisons. » (1) Ces questions sont d'une nature à rester éternellement indécises. Il faut avouer que nous n'avons fur-tout cela aucune lumiere, parce qu'on ne fait rien au-delà de ce que nous apprennent les fensations, qui nous abandon-

(1) Venus phyfique.

nent

Digitized by Google

nent ici; & par conféquent on ne doit pas fe permettre de former là-deflus aucune forte de conjecture. Un homme d'efprit propose des problémes, le fot & l'ignorant décident; mais la difficulté reste toujours pour le philosophe. Soumettons-nous donc à l'ignorance, & laisson murmurer notre vanité. Ce qui me paroît affez vrai, & conforme aux principes établis ci-devant, c'est que les animaux perdent en mourant leur puisfance immédiate de sentir, & que par conséquent l'ame sensitive est véritablement anéantie avec eux. Elle n'existoit que par des modifications qui ne font plus.

Tome I.

М

### CHAPITRE XIII.

# Des facultés intellectuelles, ou de l'ame raisonnable.

Les facultés propres à l'ame raifonnable, font les perceptions intellectuelles, la liberté, l'attention, la réflexion, l'ordre ou l'arrangement des idées, l'examen & le jugement,

### Ş. I.

#### Des perceptions.

Les perceptions font les rapports que l'ame découvre dans les fenfations qui l'affectent. Les fenfations produifent des rapports qui font purement fenfibles, & d'autres qu'on ne découvre que par un examen férieux. Lorfque nous entendons quelque bruit, nous fommes frappés de trois chofes, 1°. du bruit, qui est la fenfation : 2°. de la distance de nous à la cause qui fait le bruit, laquelle est distincte de la fensation du bruit, quoiqu'elle n'en foit pourtant qu'une dépendance, relative à la maniere dont ce fon nous affecte; & qu'elle ne foit par conséquent qu'une fimple perception, mais une perception fensible, parce que c'est le fimple fentiment qui nous la donne : 3° de la maniere dont la caufe produit le bruit, en ébranlant l'air qui vient frapper nos oreilles. Mais cette connoiffance ne peut s'acquérir que par les recherches de l'efprit; & ce font les connoiffances de ce dernier genre, qu'on appelle '*perceptions intellectuelles*, parce que la fimple fenfation ne peut nous les donner par elle-même, & qu'il faut, pour les avoir, fe replier fur elle, & l'examiner.

Ces perceptions ne fe découvrent donc qu'à l'aide des senfations attentivement recherchées': car lorfque je vois un quarré, je n'y appercois rien au premier coup d'œil que ce qui frappe les animaux même; tandis qu'un géometre qui applique tout fon génie à découvrir les propriétés de cette figure, recoit de l'impression que ce quarré fait fur ses sens une infinité de perceptions intellectuelles, qui échappent pour toujours à ceux qui, bornés à la fenfation de l'objet, ne voyent pas plus loin que leurs yeux. Concluons donc que cette opération de l'ame, fi déliée, fi métaphyfique, fi rare dans la plupart des têtes, n'a d'autre fource que la faculté de fentir, mais de fentir en philosophe, ou d'une maniere plus attentive & plus étudiée.

Digitized by Google

# **§.** I I,

#### De la liberté.

La liberté est la faculté d'examiner attentivement, pour découvrir des vérités, ou de délibérer pour nous déterminer avec raison à agir, ou à ne pas agir. Cette faculté nous offre deux choses à confiderer; 1°. Les motifs qui nous déterminent à examiner ou à délibérer; car nous ne faisons rien sans quelque impression, qui, agissant sur le fond de l'ame, remue & détermine notre volonté. 2°. Les connoissances qu'il faut examiner pour s'assurer des vérités qu'on cherche, ou les motifs qu'il faut peser ou apprécier pour prendre un parti.

Il est clair que dans le premier cas, ce sont des sensations qui préviennent les premieres démarches de notre liberté, & qui prédéterminent l'ame, fans qu'il s'y mêle aucune délibération de sa part, puisque ce sont ces sensations même qui la portent à délibérer. Dans le second cas, il ne s'agit que d'un examen des sensations, & à la faveur de cette revue attentive, nous pouvons trouver les vérités que nous cherchons, & les constater. Or, il s'agit des différens motifs, ou des diverses senfations, qui nous portent les uns à agir, les autres DE L'AME.

à ne pas agir. Il est donc vrai que la liberté confiste aussi dans la faculté de sentir.

Je ne veux cependant pas passer sous filence une dispute, qui est encore sons décision; l'examen, qui est le principal acte de la liberté, exige une volonté déterminée à s'appliquer aux objets qu'on veut exactement connoître, & cette volonté fixe est connue sous le nom d'attention, la mere des sciences. Or on demande si cette même volonté n'exige pas dans l'ame une force par laquelle elle puisse fixer & s'assigniettir elle-même à l'objet de se recherches, ou si les motifs qui la prédéterminent, suffisent pour fixer & soutenir son attention.

### Non nostrum inter nos tantas componere lites.

Comme on n'a pu encore s'accorder fur ce point, il y a toute apparence que toutes les raifons alléguées de part & d'autre, ne portent point avec elles ce criterium veritatis, auquel feul acquiefcent les efprits philofophiques; c'eft pourquoi nous ne ferons point de vaines tentatives pour applanir de fi grandes difficultés. Qu'il nous fuffife de remarquer que dans l'attention, l'ame peut agir par fa propre force, je veux dire, par fa force motrice, par cette activité coeffentielle à la matiere, & que prefque tous les philofophes; M 3

comme on l'a dit, ont comptée au nombre des attributs effentiels de l'être sensitif, & en général de la substance des corps.

Mais ne paffons pas fi légerement sur l'attention. Les idées qui sont du ressort des sciences sont complexes. Les notions particulieres qui forment ces idées, sont détruites par les flots d'autres idées qui se chassent successivement. C'est ainsi que s'affoiblit & disparoît peu-à-peu l'idée que nous voulons retourner de tous les côtés, dont nous voulons envifager toutes les faces, & graver toutes les parties dans la mémoire. Pour la retenir, qu'y a-t-il donc à faire, fi ce n'est d'empêcher cette succession rapide d'idées toujours nouvelles, dont le nombre accable ou distrait l'ame, jusqu'à lui interdire la faculté de penser. Il s'agit donc ici de mettre comme une espece de frein, qui retienne l'imagination, de conserver ce même état du sensorium commune, procuré par l'idée qu'on veut saisir & examiner ; il faut détourner entierement l'action de tous les autres objets, pour ne conferver que la seule impression du premier objet qui l'a frappée, & en concevoir une idée distincte, claire, vive, & de longue durée; il faut que toutes les facultés de l'ame, tendues & clairvoyantes vers un seul point, c'est-à-dire, vers la pensée favorite à laquelle on s'attache, foient aveugles partout ailleurs : il faut que l'esprit assoupisse lui-même

1\_

Digitized by Google

the state and the second second

DE L'AME.

ورو. سند

-

τ.

c

1

۰.

t

ce tumulte qui se passe en nous-même malgré nous; enfin, il faut que l'attention de l'ame soit bandée en quelque forte sur une seule perception, que l'ame y pense avec complaisance, avec force, comme pour conferver un bien qui lui est cher. En effet, si la cause de l'idée dont on s'occupé, ne l'emporte de quelque degré de force, sur toutes les autres idées, elles entreront de dehors dans le cerveau; & il s'en formera même au-dedans, indépendamment de celles-là, qui seront des traces nuifibles à nos recherches, jusqu'à les déconcerter & les mettre en déroute. L'attention est la clef qui peut ouvrir, pour ainfi dire, la feule partie de la moëlle du cerveau, où loge l'idée qu'on veut se représenter à soi-même. Alors si les fibres du cerveau extrêmement tendues, ont mis une barriere qui ôte tout commerce entre l'objet choifi, & toutes les idées indifcrettes qui s'empressent à le troubler, il en réfulte la plus claire, la plus lumineuse perception qui soit possible.

Nous ne pensons qu'à une seule chose à la fois dans le même temps : une autre idée succede à la premiere, avec une vitesse qu'on ne peut définir, mais qui cependant paroît être différente en divers. sujets. La nouvelle idée qui se présente à l'ame, en est apperçue, si elle succede, lorsque la premiere a disparu; autrement l'ame ne la distingue point. Toutes nos pensées s'expriment par des M 4

Digitized by Google

mots, & l'esprit ne pense pas plus deux choses à la fois, que la langue ne prononce deux mots. D'où vient donc la vivacité de ceux qui résolvent fi vîte les problêmes les plus composés & les plus difficiles ? De la facilité avec laquelle leur mémoire retient comme vraie, la proposition la plus proche de celle qui expose le problême. Ainsi tandis qu'ils pensent à l'onzieme proposition, par exemple, ils ne s'inquietent plus de la vérité de la dixieme ; & ils regardent comme des axiomes, toutes les choses précédentes, démontrées auparavant, & dont ils ont un recueil clair dans la tête. C'est ainsi qu'un grand Médecin voit d'un coup d'œil toutes les causes de la maladie, & ce qu'il faut faire pour les combattre.

Il ne nous reste plus qu'à traiter de la réslexion, de la méditation, & du jugement.

# **§.** I I I.

#### De la réflexion, &c.

La réflexion est une faculté de l'ame qui rappelle & rassemble toutes les connoissances qui lui font nécessaires pour découvrir les vérités qu'elle cherche, ou dont elle a besoin pour délibérer, ou apprécier les motifs qui doivent la déterminer à agir, ou à ne pas agir. L'ame est conduite dans

٤,

Digitized by Google

cette recherche par la liaison que les idées ont entr'elles, & qui lui fourniffent en quelque maniere le fil qui doit la guider, pour qu'elle puisse fe fouvenir des connoissances qu'elle veut rassembler, a dessein de les examiner ensuite, & de se décider: en sorte que l'idée dont elle est actuellement affectée, la sensation qui l'occupe au moment présent, la mene peu-à-peu, insensiblement, & comme par la main, à tous les autres qui y ont quelque rapport. D'une connoissance générale, elle passe ainsi facilement aux especes, elle descend jusqu'aux particularités, de même qu'elle peut être conduite par les effets à la cause, de cette cause aux propriétés, & des propriétés à l'être. Ainfi c'est touiours par l'attention qu'elle apporte à fes fenfations, que celles dont elle est actuellement occupée, la conduisent à d'autres, par la liaison que toutes nos idées ont entr'elles. Tel est le fil que la nature prête à l'ame pour la conduire dans le labyrinthe de ses pensées, & lui faire démêler le chaos de matiere & d'idées, où elle est plongée.

## §. I V.

#### De l'arrangement des idées.

Avant de définir la méditation, je dirai un mot fur l'arrangement des idées. Comme elles ont

entr'elles divers rapports, l'ame n'eff pas toujours conduite par la plus courte voie dans fes recherches. Cependant loriqu'elle eft parvenue, quoique par des chemins détournés, à fe rappeler les connoiffances qu'elle vouloit raffembler, elle apperçoit entr'elles des rapports qui peuvent la conduire par des fentiers plus lumineux & plus courts. Elle fe fixe à cette fuite de rapports, pour retrouver & examiner ces connoiffances avec plus d'ordre & de facilité.

Nous voilà donc encore fort en droit d'inférer que l'ame raifonnable n'agit que comme fenfitive, même lorfqu'elle réfléchit & travaille à arranger fes idées.

### §. V.

### De la méditation, ou de l'examen.

Lorfque l'ame est déterminée à faire quelques recherches, qu'elle a recueilli les connoissances qui lui font nécessities, qu'elle les a arrangées & mises en revue avec ordre, vis-à-vis d'elle-même, elle s'applique sérieusement à les contempler avec cet œil fixe qui ne perd pas de vue son objet, pour y découvrir toutes les perceptions qui échappent, lorsqu'on n'en a que des sensations passageres; & c'est cet examen qui met l'ame en état de juger, ou

Digitized by Google

L'AME. DE de s'affurer des vérités qu'elle poursuit, ou bien de sentir le poids des motifs qui la doivent décider fur le parti qu'elle doit prendre.

Il eft inutile d'observer que cette opération de l'ame dépend aussi entierement de la faculté sensitive, parce qu'examiner, n'est autre chose que sentir plus exactement & plus distinctement, pour découvrir dans les fenfations, les perceptions qui ont pu légerement gliffer sur l'ame, faute d'y avoir fait assez d'attention, toutes les autres fois que nous en avons été affectés.

# 6. VI.

### Du jugement.

La plupart des hommes jugent de tout, & co qui revient au même, en jugent mal. Est-ce faute d'idées fimples, qui sont toutes des notions seules, ifolées ? Non; perfonne ne confond l'idée du bleu, avec celle du rouge; mais on fe trompe dans les idées composées, dont l'effence dépend de l'union de plusieurs idées simples. On n'attend pas à avoir acquis la perception de toutes les notions qui entrent dans deux idées composées; il faut pour cela de la patience & de la modestie; attributs, qui font trop rougir l'orgueil & la paresse de l'homme.

'Mais fi la notion de l'idée A, convient avec celle de l'idée B, je juge fouvent qu'A & B font les mêmes, faute de faire attention que la premiere notion n'est qu'une partie de l'idée dans laquelle sont renfermées d'autres notions, qui répugnent à cette conclusion. La volonté même nous trompe beaucoup. Nous avons lié deux idées, par fentiment d'amour, ou de haine; nous les unissons, quoiqu'elles soient très-différentes, & nous jugeons, des idées proposées, non par elles-mêmes, mais par ces idées avec lesquelles nous les avons liées, & qui ne font pas des notions componentes de l'idée qu'il falloit juger, mais des notions tout-àfait étrangeres & accidentelles à cette même idée. On excufe l'un, & on condamne l'autre, fuivant le fentiment dont on est affecté. On est encore trompé par ce vice de la volonté & de l'affociation des idées, quand, avant de juger, on fouhaite que quelqu'idée s'accorde, ou ne s'accorde pas avec une autre; d'où naît ce goût pour telle secte, ou pour telle hypothese, avec lequel on ne viendra jamais à bout de connoître la vérité.

Comme le jugement est la combinaison des idées, le raisonnement est la comparaison des jugemens. Pour qu'il soit juste, il faut avoir deux idées claires, ou une perception exacte de deux choses; il faut aussi bien voir la troisieme idée qu'on leur compare, & que l'évidence nous force

188

Digitized by Google

de déduire affirmativement, ou négativement, de la convenance, ou de la disconvenance de ces idées. Cela se fait dans un clin-d'œil, quand cn voit elair, c'est-à-dire, quand on a de la pénétration, du discernement, & de la mémoire.

Les fots raifonnent mal, ils ont fi peu de mémoire, qu'ils ne fe fouviennent pas de l'idée qu'ils viennent d'appercevoir ; ou s'ils ont pu juger de la fimilitude de leurs idées, ils ont déja perdu de vue ce jugement, lorfqu'il s'agit d'en inférer une troifieme idée, qui foit la jufte conféquence des deux autres. Les fous parlent fans liaifon dans leurs idées, ils rêvent, à proprement parler. En ce fens les fots font des efpeces de fous. Ils ne fe rendent pas juftice de croire n'être qu'ignorans ; car ils n'ont leur efprit qu'en amour - propre, dédommagement bien entendu de la part de la nature.

Il s'enfuit de notre théorie, que lorfque l'ame apperçoit diffinctement & clairement un objet, elle est forcée par l'évidence même des sensations, de consentir aux vérités qui la frappent si vivement: & c'est à cet acquiescement passif, que nous avons donné le nom de jugement. Je dis *passif*, pour faire voir qu'il ne part pas de l'action de la volonté, comme le dit Descartes. Lorsque l'ame découvre avec la même lumiere les avantages qui prévalent

190

dans les motifs qui doivent nous décider à agir, ou à ne pas agir, il est clair que cette décision n'est encore qu'un jugement de la même nature que celui qu'elle fait lorsqu'elle cede à la vérité par l'évidence qui accompagne ses sensations.

Nous ne connoifsons point ce qui se passe dans le corps humain, pour que l'ame exerce sa faculté de juger, de raisonner, d'appercevoir, de sentir, &c. Le cerveau change fans ceffe d'état, les esprits y font toujours de nouvelles traces, qui donnent nécessairement de nouvelles idées, & font naître dans l'ame une fuccession continuelle & rapide de diverses opérations. Pour n'avoir point d'idées, il faut que les canaux, où coulent ces esprits, soient entierement bouchés par la pression d'un sommeil très-profond. Les fibres du cerveau se relevent-elles de leur affaissement? Les esprits enfilent les chemins ouverts, & les idées qui sont inséparables des esprits, marchent & galopent avec eux. Toutes les pensées, comme l'observe judicieusement Crousaz. naissent les unes des autres; la pensée ( ou plutôt l'ame dont la pensée n'est qu'un accident ) se varie & passe par différens états; & suivant la variété de ses états & de ses manieres d'être, ou de penser, elle parvient à la connoissance, tantôt d'une chose, tantôt d'une autre. Elle se sent elle-même, elle est à elle-même son objet immédiat; & en se sentant

Digitized by Google

IGI

Digitized by Google

ainfi, elle se représente des choses différentes de soi. Que ceux qui croient que les idées différent de la pensée; que l'ame a, comme la vue, ses yeux & ses objets, & qu'en un mot toutes les diverses contemplations de l'ame ne sont pas diverses manieres de se sentir elle-même, répondent à cette sage réflexion.

#### TRAITÉ

#### CHAPITRE XIV.

# Que la foi feule peut fixer notre croyance fur la nature de l'ame raisonnable.

I L est démontré que l'ame raisonnable a des fonctions beaucoup plus étendues que l'ame fenfitive, bornée aux connoissances qu'elle peut acquérir dans les bêtes, où elle est uniquement réduite aux fensations & aux perceptions sensibles, & aux déterminations machinales, c'est-à-dire, fans délibération qui en réfultent. L'ame raisonnable peut en effet s'élever jusqu'aux perceptions, ou aux idées intellectuelles, quoiqu'elle jouisse peu de cette noble prérogative dans la plupart des hommes. Peu, ( c'est un aveu que la vérité ne m'arrache pas fans douleur ) peu sortent de la sphere du monde fenfible, parce qu'ils y trouvent tous les biens, tous les plaifirs du corps, & qu'ils ne sentent pas l'avantage des plaifirs philosophiques, du bonheur même qu'on goûte tant qu'on s'attache à la recherche de la vérité, car l'étude fait plus que la piété; non-seulement elle préserve de l'ennui, mais elle procure souvent cette espece de volupté, ou plutôt de fatisfaction intérieure, que j'ai appelée fenfations d'esprit, lesquelles sans doute sont fort du goût de l'amour-propre.

#### Après

DE 'L'AME.

Après cela, est-il donc surprenant que le monde abstrait, intellectuel, où il n'est pas permis d'avoir un fentiment, qu'il ne foit examiné par les plus rizoureux cenfeurs, est-il surprenant, dis-je, que ce monde soit presque aussi désert, aussi abandonné, que celui de l'illustre fondateur de la secte Cartéfienne, puisqu'il n'est habité que par un petit nombre de sages, c'est-à-dire, d'hommes qui pensent ( car c'est-là la vraie sagesse, le reste est préjugés )? Eh ! qu'est-ce que venser, si ce n'est paffer sa vie à cultiver une terre ingrate, qui ne produit qu'à force de soins & de culture ? En effet, fur cent personnes, y en a-t-il deux pour qui l'étude & la réflexion ayent des charmes? Sous quel aspect le monde intellectuel, dont je parle, se montre-t-il aux autres hommes, qui connoissent tous les avantages de leurs sens, excepté le principal, qui est l'esprit? On n'aura pas de peine à croire qu'il ne leur paroît dans le lointain qu'un pays idéal, dont les fruits sont purement imaginaires.

C'est en conséquence de cette supériorité de l'ame humaine, fur celle des animaux, que les anciens l'ont appelée ame raisonnable. Mais ils ont été fort attentifs à rechercher, si ces facultés ne venoient pas de celles du corps, qui font encore plus excellentes dans l'homme. Ils ont d'abord remarqué que tous les hommes n'avoient pas, à N

Tome I.

beaucoup près, le même degré, la même étendue d'intelligence; & en cherchant la raifon de cette différence, ils ont cru qu'elle ne pouvoit dépendre que de l'organifation corporelle, plus parfaite dans les uns que dans les autres, & non de la nature même del'ame. Des obfervations fort fimples les ont confirmés dans leur opinion. Ils ont vu que les caufes qui peuvent produire du dérangement dans les organes, troublent, alterent l'esprit, & peuvent rendre imbécille l'homme du monde qui a le plus d'intelligence & de fagacité.

Delà ils ont conclu affez clairement, que la perfection de l'esprit confiste dans l'excellence des facultés organiques du corps humain : & fi leurs preuves n'ont pas été jusqu'ici folidement réfutées, c'est qu'elles portent sur des faits; & à quoi servent en effet, tous les raisonnemens, contre des expériences incontestables & des observations journalieres ?

Il faut cependant favoir que quelques-uns ont regardé notre ame, non - feulement comme une *fubflance spirituelle*, parce que chez eux cette expression ne fignificit qu'une matiere déliée, active, & d'une subtilité imperceptible; mais même comme immatérielle, parce qu'ils distinguoient dans la substance des corps, comme on l'a tant de fois répété, la partie nue, c'est-à-dire, celle qu'ils regardoient simplement comme mobile, & à laquelle

DE L'AME.

ils ne donnoient que le nom de matiere, d'avec les formes actives & fenfitives de ces fubftances. Ainfi l'ame n'étoit autrefois décorée des épithetes de *fpirituelle* & d'*immatérielle*, que parce qu'on la regardoit comme la forme, ou la faculté active & fenfitive parfaitement développée, & même élevée au plus haut point de pénétration dans l'homme. On connoît par ce que je viens de dire la véritable origine de la métaphyfique, justement dégradée de fa chimérique nobleffe.

Plusieurs ont voulu se fignaler, en soutenant que l'ame raisonnable & l'ame sensitive formoient deux ames d'une nature reellement distincte, & qu'il falloit bien se donner de garde de confondre ensemble. Mais comme il est prouvé que l'ame ne peut juger que fur les sensations qu'elle a; l'idée de ces philosophes a paru impliquer une contradiction manifeste, qui a révolté tous les esprits droits & exempts de préjugés. Aussi avons-nous souvent fait observer que toutes les opérations de l'ame font totalement arrêtées lorfque fon sentiment est fuspendu, comme dans toutes les maladies du cerveau, qui bouchent & détruisent toutes les communications d'idées entre ce viscere & les organes sensitifs; de sorte que plus on examine toutes les facultés intellectuelles en elles - mêmes, plus on demeure fermement convaincu qu'elles sont toutes renfermées dans la faculté de sentir, dont elles

N 2

196 T R A I T É dépendent fi effentiellement, que fans elle, l'ame ne feroit jamais aucune de fes fonctions.

Enfin quelques philosophes ont pensé que l'ame. n'est ni matiere, ni corps, parce que considérant la matiere par abstraction, ils l'envisageoient douée seulement de propriétés passives & mécaniques; & ils ne regardoient aussi le corps que comme revêtu de toutes les formes sensibles, dont ces mêmes propriétés peuvent rendre la matiere fusceptible. Or, comme ce font les philosophes qui ont. fixé la fignification des termes, & que la foi, pour se faire entendre aux hommes, a dû se servir nécesfairement du langage même des hommes ; delà vient que c'est peut-etre en ce sens dont on a abusé, que la foi a distingué l'ame, & de la matiere, & du corps qu'elle habite : & fur ce que les anciens métaphyliciens avoient prouvé que l'ame est une substance active & sensible, & que toute substance est par soi-même impérissable, delà ne semble-t-il pas naturel que la foi ait prononcé en conséquence que l'ame étoit immortelle ?

Voilà comme on peut accorder, felon moi, la révélation & la philosophie, quoique celle-ci finisse où l'autre commence. C'est aux seules lumieres de la foi à fixer nos idées sur l'inexplicable origine du mal; c'est à elle à nous développer le juste & l'injuste, à nous faire connoître la nature de la liberté, & tous les secours surnaturels qui en;

í I 97

dirigent l'exercice : enfin puisque les théologiens ont une ame fi supérieure à celle des philosophes, qu'ils nous disent & nous fassent imaginer, s'ils peuvent, ce qu'ils conçoivent fi bien, l'effence de l'ame, & son état après la mort. Car non-feulement la faine & raisonnable philosophie avoue franchement qu'elle ne connoît pas cet être incomparable qu'on décore du beau nom d'ame, & d'attributs divins, & que c'est le corps qui lui paroît penser (1); mais elle a toujours blâmé les philosophes qui ont osé affirmer quelque chose de positif sur l'effence de l'ame, femblable en cela à ces sages académies (2), qui n'admettant que des faits en physique, n'adoptent ni les systèmes, ni les raisonnemens des membres qui les composent.

J'avoue encore une fois que j'ai beau concevoir dans la matiere les parties les plus déliées, les plus fubtiles, & en un mot la plus parfaite organifation, je n'en conçois pas mieux que la matiere puiffe penfer. Mais, 1°. la matiere fe meut d'elle-même<sup>3</sup>

ķ.

(1) Je fuis corps & je penfe. ( Volt. lett. phil. fur l'ame.) Voyez comme 'il fe moque agréablement du raifonnement qu'on fait dans les écoles pour prouver que la matiere ( qu'on ne connoît pas ) ne peut penfer.

(2) Voyez la préface que M. de Fontenelle a mife à la tête des mémoires de l'académie des sciences.

N 3

198

je demande à ces philosophes, qui semblent avoir affisté à la création, qu'ils m'expliquent ce mouvement, s'ils le conçoivent. 2°. Voilà un corps organisté : que de sentimens s'impriment dans ce corps, & qu'il est difficile d'appercevoir la cause qui les produit ! 3°. Est-il plus aisté de se faire une idée d'une substance qui n'étant pas matiere, ne feroit à la portée ni de la nature, ni de l'art; qu'on ne pourroit rendre sensible par aucuns moyens; d'une substance qui ne se connoît pas elle-même, qui apprend & oublie à penser dans les différens âges de la vie?

Si l'on me permet de parcourir ces âges un moment, nous voyons que les enfans sont des especes d'oifeaux, qui n'apprennent que peu de mots & d'idées à la fois, parce qu'ils ont le cerveau mou. Le jugement marche à pas lents derriere la mémoire; il faut bien que les idées soient faites & gravées dans le cerveau, avant que de pouvoir les arranger & les combiner. On raisonne, on a de l'esprit; il s'accroît par le commerce de ceux qui en ont, il s'embellit par la communication des idées, ou des connoissances d'autrui. L'adolescence est-elle passe? Les langues & les sciences s'apprennent difficilement, parce que les fibres peu flexibles n'ont plus la même capacité de recevoir promptement, & de conferver les idées acquifes. Le vieillard, laudator temporis atti, ell esclave des préjugés qui se sont endurcis

avec lui. Les vaisseaux rapprochent leurs parois vides, ou font corps avec la liqueur desséchée; tout jusqu'au cœur & au cerveau s'oflifie avec le temps: les esprits se filtrent à peine dans le cerveau & dans le cervelet, les ventricules du cœur n'ont plus qu'un foible coup de piston; défaut de sang & de mouvement, défaut de parens & d'amis, qu'on ne connoît plus, défaut de soi-même, qu'on ignore. Tel est l'âge décrépit, la nouvelle enfance, la feconde végétation de l'homme, qui finit comme il a commencé. Faut-il pour cela être misantrope & méprifer la vie? Non, fi on a du plaifir à fentir, il n'est point de plus grand bien que la vie; si on a su en jouir, quoiqu'on en dise, quoique chantent nos poëtes, (1) c'étoit la peine de naître, de vivre & de mourir.

Vous avez vu que la faculté sensitive exécute seule toutes les facultés intellectuelles; qu'elle fait tout chez l'homme, comme chez les animaux; que par elle enfin tout s'explique. Pourquoi donc demander à un être imaginaire plus distingué, les raisons de votre supériorité sur tout ce qui respire? Quel besoin vous faites-vous d'une substance d'une plus haute origine? Est-ce qu'il est trop humiliant par votre amour-propre, d'avoir tant d'esprit,

(1) Rouffeau. Miroir de la vie.

N 4

tant de lumieres, sans en connoître la source? Non, comme les femmes sont vaines de leur beauté, les beaux esprits auront toujours un orgueil qui les rendra odieux dans la société; & les philofophes même ne feront peut-être jamais assez philosophes, pour éviter cet écueil universel. Au reste, qu'on fasse attention que je ne traite ici que de l'histoire naturelle des corps animés, & que pour ce qui ne concerne en rien cette phyfique, il suffit, ce me semble, qu'un philosophe chrétien fe soumette aux lumieres de la révélation, & renonce volontiers à toutes ses spéculations, pour chérir une ressource commune à tous les fideles. Oui, fans doute, cela doit suffire, & par conféquent rien ne peut nous empêcher de pousser plus loin nos recherches phyfiques, & de confirmer cette théorie des sensations par des faits incontestables.

200

1.



#### CHAPITRE XV.

# Histoires qui confirment que toutes les idées viennent des sens.

## HISTOIRE PREMIERE.

#### D'un fourd de Chartres.

«  $\mathbf{U}_{\text{N}}$  jeune homme, fils d'un artifan, fourd & » muet de naiffance, commença tout d'un coup à » parler, au grand étonnement de toute la ville. » On fut de lui que, trois ou quatre mois aupa-» ravant, il avoit entendu le fon des cloches, & » avoit été extrêmement surpris de cette senfation » nouvelle & inconnue. Enfuite il lui étoit forti » comme une espece d'eau de l'oreille gauche, & » il avoit entendu parfaitement des deux oreilles. » Il fut ces trois ou quatre mois à écouter fans » rien dire, s'accoutumant à répéter tout bas les » paroles qu'il entendoit, & s'affermissant dans la » prononciation & dans les idées attachées aux » mots. Enfin il fe crut en état de rompre le filence, » & il déclara qu'il parloit, quoique ce ne fût » encore qu'imparfaitement. Auffi-tôt des théolo-» giens habiles l'interrogerent fur fon état paffé, » & leurs principales queftions roulerent fur dieu,

20 F

#### TRAITÉ

» fur l'ame, fur la bonté, ou la malice morale des » actions. Il ne parut pas avoir poussé fes pensées » jusques-là. Quoiqu'il fût né de parens catho-» liques, qu'il affistat à la messe, qu'il fût instruit » à faire le signe de la croix, & à se mettre à » genoux dans la contenance d'un homme qui prie, » il n'avoit jamais joint à cela aucune intention, » ni compris celles que les autres y joignoient : » il ne favoit pas bien distinctement ce que c'étoit » que la mort, & n'y pensoit jamais. Il menoit » une vie purement animale, toute occupée des » objets fenfibles & présens, & du peu d'idées » qu'il recevoit par les yeux. Il ne tiroit pas méme » de la comparaison de ces idées, tout ce qui » femble qu'il auroit pu en tirer. Ce n'est pas qu'il » n'eût naturellement de l'esprit, (1) mais l'esprit » d'un homme privé du commerce des autres, est » fi peu cultivé, fi peu exercé, qu'il ne penfoit » qu'autant qu'il étoit indispensablement forcé par » les objets extérieurs. Le plus grand (2) fond » des idées des hommes est dans leur commerce « réciproque.».

(1) Ou plutôt la faculté d'en avoir.

(2) Tout le fond. M. de F... l'affirme fans y penfer, lorsqu'il dit que ce sourd n'avoit que les idles qu'il recevoit par les yeux, car il s'ensuit qu'aveugle, il eû été fans idées.

202

Digitized by Google

DE L'AME. 203 Cette hiftoire connue de toute la ville de Chartres, se trouve dans celle de l'académie des sciences (1).

-

#### HISTOIRE II.

#### D'un homme sans idées morales.

**D**EPUIS plus de quinze ans il y a à l'hôtel de Conti un tourneur de broche, qui n'ayant rien de fourd, fi ce n'eft l'efprit, répond qu'il a été au potager, lorfqu'on lui demande s'il a été à la meffe. Il n'a aucune idée acquife de la divinité, & lorfqu'on veut favoir de lui s'il croit en dieu, le coquin dit que non, & qu'il n'y en a point. Ce fait paffe dans cet hôtel pour le *duplicata* de celui de Chartres, auquel pour cette raifon je l'ai joint.

## HISTOIRE III.

#### De l'aveugle de Chefelden.

**Pour** voir, il faut que les yeux foient, pour ainfi dire, à l'uniffon des objets. Mais fi les parties internes de cet admirable organe n'ont pas leur pofition naturelle, on ne voit que fort confusé-

(3) 1703. p. 1 . de l'hift.

204

ment. M. de Voltaire, élémens de la philosophie de Newton, chap. 6. rapporte que l'aveugle-né, âgé de 14 ans, auquel Chefelden abattit la cataracte, ne vit immédiatement après cette opération, qu'une lumiere colorée, fans qu'il pût diftinguer un globe d'un cube, & qu'il n'eut aucune, idée d'étendue, de distance, de figure, &c. Je crois, 1°. que faute d'une juste position dans les parties de l'œil, la vision devoit se faire mal; ( pour qu'elle se rétablisse, il faut que le cristallin détrôné ait eu le temps de se fondre, car il n'est pas néceffaire à la vue. ) 2°. S'il voit de la lumiere & des couleurs, il voit par conféquent de l'étendue. 3°. Les aveugles ont le tact fin, un sens profite toujours du défaut d'un autre sens : les houppes nerveuses, non perpendiculaires, comme par-tout le corps, mais paralleles & longitudinalement étendues jusqu'à la pointe des doigts, comme pour mieux examiner un objet, ces houppes, dis-je, qui sont l'organe du tact, ont un fentiment exquis dans les aveugles, qui par conséquent acquierent facilement par le toucher les idées des figures, des distances, &c. Or un globe attentivement confidéré par le toucher, clairement imaginé & conçu, n'a qu'à se montrer aux yeux ouverts; il sera conforme à l'image ou à l'idée gravée dans le cerveau; & conféquemment il ne sera pas possible à l'ame de ne pas distinguer cette figure de toute autre, fi l'organe dioptrique a l'arrangement interne néceffaire à la vision. C'eft ainfi qu'il eft auffi impossible aux doigts d'un trèshabile anatomisse de ne pas reconnoître les yeux fermés, tous les os du corps humain, de les emboîter ensemble, & d'en faire un squelette, qu'à un parfait musicien de ne pas refferrer sa glotte, au point précis pour prendre le vrai ton qu'on lui demande. Les idées reçues par les yeux se retrouvent en touchant, & celles du tact, en voyant.

D'ailleurs on étoit prévenu pour ce qui avoit été décidé avant cette opération, par Locke, pag. 97. 98. fur le problème du favant Molineux ; c'eft pourquoi j'ofe mettre en fait de deux choses l'une; ou on n'a pas donné le temps à l'organe dioptrique ébranlé, de se remettre dans son affiette naturelle; ou à force de tourmenter le nouveau voyant, on lui a fait dire ce qu'on étoit bien aife qu'il dît. Car on a, pour appuyer l'erreur, plus d'adresse, que pour découvrir la vérité. Ces habiles théologiens qui interrogerent le fourd de Chartres, s'attendoient à trouver dans la nature de l'homme des jugemens antérieurs à la premiere fensation. Mais dieu qui ne fait rien d'inutile, ne nous a donné aucune idée primitive, même, comme on l'a dit tant de fois, de ses propres attributs; & pour revenir à l'aveugle de Chefelden, ces jugemens lui

euffent été inutiles pour diffinguer à la vue le globe d'un cube : il n'y avoit qu'à lui donner le temps d'ouvrir les yeux, & de regarder le tableau compofé de l'univers. Lorsque j'ouvre ma fenêtre, puisje au premier instant distinguer les objets ? De même le *pouce* peut paroître grand comme une maison, lorsque c'est la premiere fois qu'on apperçoit la lumiere. Ce qu'il y auroit là d'étonnant, c'est qu'un homme qui voit les choses si fort en grand, n'eût aucune perception de grandeur, comme on le dit contradictoirement.

## HISTOIRE IV.

# Ou méthode d'Amman pour apprendre aux fourds à parler.

**VOICI** la méthode felon laquelle Amman aprend à parler, en peu de temps, aux fourds & muets de naiffance (1). 1°. Le difciple touche le gofier du maître qui parle, pour acquérir, par le tact, l'idée ou la perception du tremblement

(1) Celui qui devient sourd dans l'enfance avant que de savoir parler, lire & écrire, devient muet peu-àpeu; j'ai véristé cette observation sur deux sœurs sourdes ~& muettes que j'ai vues au Fort Louis.

des organes de la parole. 20. Il examine sui-même de la même maniere fon propre gosier, & tâche d'imiter les mêmos mouvemens que le toucher lui a déjà fait appercevoir. 3°. Ses yeux lui fervent d'oreilles, ( felon l'idee d'Amman ) c'est-àdire, il regarde attentivement les divers mouvemens de la langue, de la mâchoire, & des levres, lorsque le maître (1) prononce une lettre. 4°. Il fait les mêmes mouvemens devant un miroir, & les répéte jusqu'à une parfaite exécution. 5°. Le maître serre doucement les narines de son écolier, pour l'accoutumer à ne faire passer l'air que par la bouche, 6°. Il écrit la lettre qu'il fait prononcer, pour qu'on l'étudie, & qu'on la prononce fanscesse en particulier.

Les fourds ne parlent pas, comme on le croit, dès qu'ils entendent; autrement nous parlerions tous facilement une langue étrangere, qui ne s'apprend que par l'habitude des organes à la prononcer: ils ont cependant plus de facilité à parler; c'est pourquoi l'ouïe qu'Amman donne aux fourds, est le grand mystere & la base de fon art. Sans doute à force d'agiter le fond de leur gorge, comme ils voient faire, ils sentent à la faveur du canal d'Eustache un tremblement,

(2) On commence par les voyelles.

208

une titillation, qui leur fait diffinguer l'air 'fomore de celui qui ne l'eft pas, & leur apprend qu'ils parlent, quoique d'une voix rude & groffiere, qui ne s'adoucit que par l'exercice & la répétition des mêmes fons. Voilà l'origine d'une fenfation qui leur étoit inconnue; voilà le modele de la fabrique de toutes nos idées. Nous n'apprenons nous-mêmes à parler, qu'à force d'imiter les fons d'autrui, de les comparer avec les nôtres, & de les trouver enfin reffemblans. Les oifeaux, comme on l'a dit ailleurs, ont la même faculté que nous, le même rapport entre les deux organes, celui de la parole, & celui de l'ouïe.

Un fourd donne de la voix, qu'elle qu'elle foit, dès la premiere leçon d'Amman. Alors tandis que la voix fe forme dans le larinx, on lui apprend à tenir la bouche ouverte, autant, & non plus qu'il faut pour prononcer telle ou telle voyelle. Mais comme ces lettres ont toutes beaucoup d'affinité entr'elles, & n'exigent pas des mouvemens fort differens, les fourds, & même ceux qui ne le font pas, ne tiennent pas la bouche précifément ouverte au point néceffaire; c'eft pourquoi ils fe trompent dans la prononciation : mais il faut applaudir cette méprife, loin de la relever, parce qu'en tâchant de répéter la même faute (qu'ils ne connoiffent pas), ils en font une plus heureufe & donnent enfin le fon qu'on demande.

Une

Une phyfionomie fpirituelle, un âge tendre, (1) les organes de la parole bien conditionnés, voilà ce qu'Amman exige de son disciple, & il préfere l'hyver aux autres faisons, parce que l'air, condensé par le froid, rend la parole des sourds beaucoup plus sensible à eux-mêmes. Notre cerveau est originairement une masse informe, sans nulle idée; il a seulement la faculté d'en avoir. il les obtient de l'éducation, avec la puissance de les lier, & de les combiner ensemble. Cette éducation confiste dans un pur mécanisme, dans l'action de la parole de l'un, sur l'ouïe de l'autre, qui rend les mêmes sons, & apprend les idées arbitraires qu'on a attachées à ces sons : ou pour ne pas quitter nos fourds, dans l'impression de l'air & des sons qu'on leur fait rendre à euxmêmes machinalement, comme je l'ai dit, fur leur propre nerf acoustique, qui est une des cordes, fi l'on me permet de m'exprimer ainsi, à la faveur desquelles les sons & les idées vont se graver dans la substance médullaire du cerveau, & jettent ainfi les premieres femences de l'esprit & de la raifon.

 (1) Depuis huit ans juíqu'à quinze. Plus jeunes, ils font trop hardis, & ne fentent pas l'utilité de ces leçons; plus vieux, leurs organes font engourdis. Tome I.

Amman a tort de croire que le défaut de la luette empêche de parler. Mr. Astruc, (1) & plusieurs autres auteurs (2) dignes de foi out des observations contraires. Mais il faut d'ailleurs une parfaite organisation, & comme une communication ( qui s'ouvre en quelque forte au moindre fignal ) du cerveau, aux nerfs des instrumens qui fervent à parler. Sans ces organes, naturellement bien faits, les sourds instruits par Amman pourroient bien un jour entendre les autres parler. & mettre leurs pensées par écrit, mais ils ne pourroient jamais parler eux-mêmes. Il faut auffi des organes bien conditionnés, lorfqu'on apprend à un animal à parler, ou qu'on l'instruit pour divers usages. Un sourd, & par conséquent muet de naissance, peut apprendre à lire & à prononcer un grand nombre de mots dans deux mois. Amman en cite un, qui favoit lire & réciter par mémoire l'oraifon dominicale au bout de quinze jours. Il parle d'un autre enfant qui dans un mois aporit à bien prononcer les lettres, à lire, & à écrire passablement : il savoit même assez bien l'ortographe. Le plus court moyen de l'enfeigner aux fourds, & de leur faire retenir plus aisément les

(2) Bartholin, Hildanus, Fallope, &c.

Digitized by Google

<sup>(</sup>I) De Morb. Vener.

idées des mots, c'eft de leur faire coudre, ou joindre enfemble les lettres ( qu'ils entendent à leur maniere & qu'ils répétent fort exactement ) dans leur tête, dans leur bouche, & fur le papier. La difficulté des combinaifons doit être proportionnée à l'aptitude du difciple; on mêle des voyelles, des confonnes, les unes & les autres, tantôt devant, tantôt derriere : mais dans le commencement on reculeroit, pour vouloir trop avancer. Les idées naiffantes de deux ou trois lettres feroient troublées par un plus grand nombre; l'efprit fe replongeroit dans fon chaos.

DE L'AME.

Après les voyelles, on vient au demi-voyelles, & aux confonnes, & aux lettres les plus faciles de ces dernieres, enfin à leurs combinaifons les plus aifées : & lorfqu'on fait prononcer toutes les lettres, on fait lire.

La lettre *M*, féparée de l'*E* muet, qui tient à elle dans la prononciation, s'apprend, par la main que le fourd enfonce dans fon gofier, & l'effort qu'il fait pour fermer la bouche, en parlant.

La lettre N fe prononce en regardant dans le miroir la fituation de la langue, & en portant une main au nez du maître, & l'autre au fond de fa bouche, pour fentir le tremblement du larinx, & comme l'air fonore fort des narines.

Les sourds apprennent la lettre L en n'appliquant leur langue qu'aux dents supérieures, incisives &

canines, & à la partie du palais voifine de ces dents: cette action étant faite, on leur fait figne avec la main de faire fortir leur voix par la bouche.

Dans la lettre R la voix s'éleve, faute en quelque forte & fe rompt. Il faut du tems pour acquérir la foupleffe & la mobilité néceffaire à cette prononciation. Cependant je commence, dit l'auteur, par mettre la main du fourd dans ma bouche, pour qu'il touche en quelque forte ma prononciation, & apperçoive comme ce fon est modifié, & en mème temps, il fe doit regarder dans un miroir, pour examiner le tremblement & la fluctuation de la langue.

C'est encore dans le miroir, qu'on apprend à rendre sa langue convexe, autant qu'il le faut pour prononcer ensemble ch, sur - tout si on examine avec la main comment l'air sort de la bouche.

Pour prononcer K, T, P, on fait attention aux mouvemens de la bouche & de la langue du maître, & on examine toujours avec les doigts le mouvement de fon gofier.

L'x fe prononce comme SK. Il faut donc favoir combiner deux confonnantes fimples, avant que de paffer aux confonnantes doubles. Tous les fourds prononcent affez facilement les confonnes fimples, & fur-tout la lettre H. Elles ne font

qu'un air muet, ou peu sonore, qui en fermant, ou en ouvrant ses conduits, sort successivement, ou tout-à-coup.

Lorique le disciple fait prononcer séparément chaque lettre de l'alphabet, il faut qu'il s'accoutume à prononcer, la bouche fort ouverte, les consonnes & les demi-voyelles, pour que les levres & les dents ne l'empêchent pas de voir dans le miroir les mouvemens de la langue. Ensuite il doit peu-à-peu s'exercer à les prononcer à toutes fortes d'ouvertures : & lorsqu'ensin on a acquis cette faculté, on prend deux ou trois lettres qu'on tâche de prononcer de suite, ou sans interruption, fuivant l'habilité qu'on a déjà.

L'écolier ayant fait ces progrès, lit une ligne d'un livre & répete par cœur les mêmes mots, après que le maître, qu'il examine attentivement, les a prononcés. D'un coup d'œil par ce moyen, il imite feul les fons qu'il lit, comme s'il les entendoit, parce que l'idée lui en est récente & bien gravée.

Amman remarque que c'est à-peu-près par le même diametre de l'ouverture de la bouche qu'on prononce o, u, e, i, o, e, u, e : m, n, ng, p, t, k : ch, k. Toutes ces lettres fortent du fond du gosier. Ainsi elles sont fort difficiles à distinguer par un sourd. Aussi prononce-t-il mal, jusqu'à ce qu'il ait appris beaucoup de mots : mais enfin il est

03

**I R A I T É** 

de fait qu'il répete avec le temps, & comprend fort bien les difcours d'autrui.

Les explosives, p, t, k, ne fe prononcent pas fans quelque élévation apparente du larinx; elles fe distinguent par-là des *nafales* m, n, ng. La prononciation des lettres ch, est fensible à l'œil; c'est comme en lisant, qu'un sourd conçoit ce qu'on lui dit; il est bon de lui parler dans la bouche pour mieux se faire entendre, lorsqu'il s'est déjà entendu lui-même, comme on l'a dit; mais on l'instruit mieux par la vue & le toucher, *aures funt in oculis*, dit fort bien l'auteur du traité de loqueld, p. 102.

Le disciple fait-il enfin lire & parler ? On commence par lui apprendre les noms des choses qui ont le plus d'usages, & qui se présentent le plus familierement, comme dans l'éducation de tous les enfans; les substantifs, adjectifs, les verbes, les adverbes, les conjonctions, les déclinaisons, les conjugaisons, & les contractions particulieres de la langue qu'on enseigne.

Amman finit fon petit, mais excellent traité, par donner l'art de corriger tous les défauts du langage, mais je ne le fuivrai pas plus loin. Cette méthode est d'autant plus au-deffus du Bureau Typographique, & du Quadrille des enfans, qu'un sourdné, plus animal qu'un enfant, a par son seul inftinct déjà appris à parler. Le favant maître des

Digitized by Google

fourds apprend à la fois & en peu de tems à parler, à lire, & à écrire fuivant les regles de l'ortographe : & tout cela, comme vous voyez, machinalement, ou par des fignes fenfibles, qui font la voie de communication de toutes les idées. Voilà un de ces hommes dont il est facheux que la vie ne foit pas proportionnée à l'utilité dont elle est au public.

## §. I

#### Réflexions sur l'éducation.

Rien ne reffemble plus aux disciples d'Amman, que les enfans; il faut donc les traiter à-peu-près de la même maniere. Si on veut imprimer trop de mouvement dans les muscles, & trop d'idées, ou de sensations dans le cerveau des sourds, la confusion se met dans les uns & dans les autres. De même la mémoire d'un enfant, le discernement qui ne fait que d'éclore, sont fatigués de trop d'ouvrage. La soiblesse des sibres & des esprits exige un repos attentis. Il faut donc, 1°. ne pas dévancer la raison, mais profiter du premier moment qu'on la voit paroître, pour fixer dans l'esprit le sens des mots appris machinalement. 2°. Suivre à la piste les progrès de l'ame, voir comment la raison se developpe, en un mot obser-

ver exactemement à quel degré on doit arrêter. pour ainfi dire, le thermometre du petit jugement des enfans, afin de proportionner à la sphere, successivement augmentée, l'étendue des connoissances dont il faut l'embellir & le fortifier ; & de ne faire travailler l'efprit, ni trop, ni trop peu. 3°. De si tendres cerveaux font comme une cire molle dont les impressions ne peuvent s'effacer, sans perdre toute la substance qui les a recues; delà les idées fauffes, les mots vuides de fens : les préjugés demandent dans la suite une refonte, dont peu d'esprits font fusceptibles, & qui dans l'âge turbulent des paffions devient presque imposfible. Ceux qui sont chargés d'inftruire un enfant, ne doivent donc jamais lui imprimer que des idées fi évidentes, que rien ne soit capable d'en éclipser la clarté. Mais ' pour cela il faut qu'ils en avent eux-mêmes de femblables, ce qui est fort rare. On enseigne, comme on a été enseigné, & delà cette infinie propagation d'abus & d'erreurs. La prévention pour les premieres idées oft la fource de toutes ces maladies de l'esprit. On les a acquises machinalement, & fans y prendre garde, en se familiarisant avec elles on croit que ces notions sont nées avec nous, Un célebre abbé de mes amis, métaphyficien de la premiere force, croyoit que tous les hommes étoient muficiens nés; parce qu'il ne se fouvenoit pas d'avoir appris les airs avec lesquels fa nourrice

l'endormoit. Tous lés hommes font dans la meme erreur ; & comme on leur a donné à tous les memes idées, s'ils ne parloient tous que françois, ils feroient de leur langue le même phantôme que de leurs idées. Dans quel chaos, dans quel labyrinthe d'erreurs & de préjugés, la mauvaife éducation nous plonge ! Et qu'on a grand tort de permettre aux enfans des raifonnemens fur des chofes dont ils n'ont point d'idées, ou dont ils n'ont que des idées confufes !

## HISTOIRE V.

#### D'un enfant trouvé parmi des ours.

UN jeune enfant, âgé de dix ans, fut trouvé l'an 1694 parmi un troupeau d'ours dans les forets qui font aux confins de la Lithuanie & de la Ruffie. Il étoit horrible à voir, il n'avoit ni l'ufage de la raifon, ni celui de la parole : sa voix & lui-même n'avoient rien d'humain, si ce n'est la figure extérieure du corps. Il marchoit sur les mains & sur les pieds comme les quadrupedes : séparé des ours il sembloit les regretter; l'ennui & l'inquiétude étoient peints sur sa physionomie, lorsqu'il sur dans la fociété des hommes; on eût dit un prisonnier, (& il se croyoit tel) qui ne cherchoit qu'à s'enfuir, jusqu'à ce qu'ayant appris à lever se mains contre un mur, & enfin à se tenir debout sur ses pieds, comme un enfant, ou un petit chat, & s'étant peu-à-peu accourumé aux aliments des hommes, il s'apprivoisa enfin après un long espace de temps, & commença à proférer quelques mots d'une voix rauque, & telle que je l'ai dépeinte. Lorfqu'on l'interrogeoit sur son état sauvage, sur le temps que cet état avoit duré, il n'en avoit pas plus de mémoire, que nous n'en avons de ce qui s'est passé, pendant que nous étions au berceau.

Conor, (1) qui raconte cette hiftoire arrivée en Pologne, pendant qu'il étoit à Varfovie à la cour de Jean Sobieski, alors fur le trône, ajoute que le roi même, plufieurs fénateurs, & quantité d'autres habitans du pays dignes de foi, lui affurerent comme un fait conftant, & dont perfonne ne doute en Pologne, que les enfans font quelquefois nourris par des ourfes, comme Rémus & Romulus le furent, dit-on, par une louve. Qu'un enfant foit à fa porte, ou proche d'une haie, ou laiffé par imprudence feul dans un champ, tandis qu'un ours affamé pâture dans le voifinage, il eft auffi-tôt dévoré & mis en pieces; mais s'il eft pris par une ourfe qui allaite, elle le porte ou font fes petits, auxquels elle ne fert pas plus de mere & de

(1) P. 133, 134, 135. Evang. Med.

nourrice, qu'à l'enfant même, qui quelques années après est quelquesois apperçu & pris par les chasseurs.

Conor cite une aventure femblable à celle dont il a été témoin, qui arriva dans le même lieu (à Varfovie) en 1669, & qui fe paffa fous les yeux de M. Wanden nommé Brande de Cleverskerk, ambaffadeur en Angleterre l'an 1699. Il décrit ce cas, tel qu'il lui a été fidelement raconté par cet ambaffadeur, dans fon traité du gouvernement du royaume de Pologne.

J'ai dit que ce pauvre enfant dont parle Conor, ne jouiffoit d'aucunes lumieres de la raison; la preuve en est qu'il ignoroit la mifere de son état; & qu'au lieu de chercher le commerce des hommes, il les fuyoit, & ne désiroit que de retourner avec ses ours. Ainsi, comme le remarque judicieufement notre historien, cet enfant vivoit machinalement, & ne pensoit pas plus qu'une bête, qu'un enfant nouveau-né, qu'un homme qui dort, qui est en léthargie, ou en apoplexie.



## CHAPITRE VI.

Des hommes sauvages, appelles sauyres.

Les hommes fauvages, (1) affez communs aux Indes & en Afrique, font appellés orang-outang par les indiens, & Quoias morrou par les afriquains.

Ils ne font ni gras ni maigres; ils ont le corps quarré, les membres fi trapus & fi musculeux, qu'ils sont très-vîtes à la course, & ont une force incroyable. Au-devant du corps ils n'ont de poil en aucun endroit; mais par derriere, on diroit voir une forêt de crins noirs dont tout le dos est couvert & hérisse. La face de ces animaux ressemble au visage de l'homme : mais leurs narines sont camuses & courbées, & leur bouche est ridée & fans dents.

Leurs oreilles ne different en rien de celles des hommes, ni leur poitrine : car les fatyres femelles ont de fort gros tetons, & les mâles n'en ont pas plus qu'on n'en voit communément aux hommes. Le nombril est fort enfoncé, & les membres supé-

(1) Il y a deux ans qu'il parut à la foire Saint-Laurent un grand finge, semblable au fatyre de Tulpius. rieurs & inférieurs reffemblent à ceux de l'homme, comme deux gouttes d'eau, ou un œuf à un autre œuf.

Le coude est articulé comme le nôtre; ils ont le même nombre de doigts, le pouce fait comme celui de l'homme, des mollets aux jambes, & une base à la plante du pied, sur laquelle tout leur corps porte comme le nôtre, lorsqu'ils marchent à notre maniere, ce qui leur arrive fouvent.

Pour boire, ils prennent fort bien d'une main l'anfe du gobelet, & portent l'autre au fond du vase; ensuite ils effuvent leurs levres avec la plus grande propreté. Lorfqu'ils se couchent, ils ont aussi beaucoup d'attention & de délicatesse, ils se fervent d'oreiller & de couverture dont ils se couvrent avec un grand foin, lorfqu'ils font apprivoifés. La force de leurs muscles, de leur fang & de leurs esprits, les rend braves & intrépides, comme nous-mêmes : mais tant de courage est réservé aux mâles, comme il arrive encore dans l'espece humaine. Souvent ils fe jettent avec fureur fur les gens même armés, comme fur les femmes & les filles, auxquelles ils font à la vérité de plus douces violences. Rien de plus lascif, de plus impudique & de plus porté à la fornication, que ces animaux. Les femmes de l'Inde ne sont pas tentées deux fois d'aller les voir dans les cavernes, où ils

Digitized by Google

22I

fe tiennent cachés. Ils y font nuds, & y font l'amour avec aussi peu de préjugés que les chiens.

Pline, S. Jerôme & autres nous ont donné d'après les anciens, des descriptions fabuleuses de ces animaux lascits, comme on en peut juger, en les comparant avec celle-ci. Nous la devons à Tulpius médecin d'Amsterdam. (1) Cet auteur ne parle du fatyre qu'il a vu, que comme d'un animal; il n'est occupé qu'à décrire les parties de son corps, fans faire mention s'il parloit & s'il avoit des idées. Mais cette parfaite ressemblance qu'il reconnoît entre le corps du satyre & celui des autres hommes, me fait croire que le cerveau de ce prétendu animal est originairement fait pour sentir & penfer comme les nôtres. Les raisons d'analogie sont chez eux beaucoup plus fortes que chez les autres animaux.

Plutarque parle d'un fatyre qui fut pris en dormant, & amené à Sylla : la voix de cet animal reffembloit au hennissement des chevaux & au bêlement des boucs. Ceux qui dès l'enfance ont été égarés dans les forêts, n'ont pas la voix beaucoup plus claire & plus humaine; ils n'ont pas une feule idée, comme on l'a vu dans le fait rapporté par

(1) Obfervat. Med. Ed. d. Elzev. L. 111. C. LVI. p. 270.



222

Conor, je ne dis pas de morale, mais de leur état, qui a paffé comme un fonge, ou plutôt, fuivant l'expression proverbiale, comme un rêve à la fuisse, qui pourroit durer cent ans fans nous donner une seule idée. Cependant ce sont des hommes, & tout le monde en convient. Pourquoi donc les fatyres ne seroient-ils que des animaux? S'ils ont les instrumens de la parole bien organisse, il est facile de les instruire à parler & à penser, comme les autres fauvages : je trouverois plus de difficulté à donner de l'éducation & des idées aux fourds de naissance.

Pour qu'un homme croie n'avoir jamais eu de commencement, il n'y a qu'à le féquestrer de bonne-heure du commerce des hommes; rien ne pouvant l'éclairer sur son origine, il croira nonseulement n'être point né, mais même ne jamais finir. Le sourd de Chartres qui voyoit mourir ses semblables, ne favoit pas ce que c'étoit que la mort : car n'en pas avoir une perception bien distinéte, comme M. de F. en convient, c'est n'en avoir aucune idée. Comment donc se pourroit-il faire qu'un sauvage qui ne verroit mourir personne, sur de fon espece, ne se crût pas immortel?

Lorfqu'un homme fort de fon état de bête, & qu'on l'a affez inftruit, pour qu'il commence à réfléchir, comme il n'a point pensé durant le cours de fa vie fauvage, toutes les circonstances de cet

état font perdues pour lui : il les écoute, comme nous écoutons ce qu'on nous raconte de notre enfance, qui nous paroîtroit une vraie fable, fans l'exemple de tous les autres enfans. La naiffance & la mort, nous paroîtroient également des chimeres, fans ceux qu'on voit naître & mourir.

Les fauvages, qui fe fouviennent de la variété des états, par où ils ont paffé, n'ont été égarés qu'à un certain point; auffi les trouve-t-on marchant comme les autres hommes fur les pieds feulement. Car ceux qui depuis leur origine ont longtemps vécu parmi les bêtes, ne fe fouviennent point d'avoir exifté dans la fociété d'autres êtres : leur vie fauvage, quelque longue qu'elle ait été, ne les a pas ennuyés, elle n'a duré pour eux qu'un inftant, comme on l'a déjà dit; enfin ils ne peuvent fe perfuader qu'ils n'ont pas toujours été tels qu'ils fe trouvent au moment qu'on leur ouvre les yeux fur leur mifere, en leur procurant des fenfations inconnues, & l'occafion de fe replier fur ces fenfations.

Toute la Hollande a eu le plaifant fpectacle d'un enfant, abandonné dans je ne fais quel defert, élevé & trouvé enfin parmi des chevres fauvages. Il fe traînoit & vivoit comme ces animaux; il avoit les mêmes goûts, les mêmes inclinations, les mêmes fons de voix : la même imbécillité étoit peinte fur fa phyfionomie. M. Boerhaave, qui nous faifoit

224

faisoit cette histoire en 1733, l'a, je crois, tirée du bourgmestre Tulpius.

On parloit beaucoup à Paris, quand j'y publiai la premiere édition de cet ouvrage, d'une fille fauvage qui avoit mangé fa fœur, & qui étoit alors au couvent à Châlons en Champagne. Mg<sup>c</sup>. le maréchal de Saxe m'a fait l'honneur de me raconter bien des particularités de l'histoire de cette fille. Mais elles sont plus curieuses que nécessaires, pour comprendre & expliquer ce qu'il y a de plus surprenant dans tous ces faits. Un seul suffit pour donner la clef de tous les autres ; au fond, ils se ressemblent tous, comme toutes nos observations de médecine sur un même sujet, dont une bonne théorie facilite beaucoup mieux l'intelligence, que tous les livres de ces docteurs ciniques & bornes.

# §. VII.

## BELLE CONJECTURE D'ARNOBE, qui vient à l'appui de tous ces faits.

J'AI rapporté plusieurs (1) faits, que le hasard, ou un art admirable, ont fourni aux Fontenelle,

(1) Je n'ai oublié que *l'aveugle-né* de la Motte le Vayer; mais cet oubli n'est pas de conséquence, par la raison que j'ai donnée.

Tome I.

P

aux Chefelden, aux Locke, aux Amman, aux Tulpins, aux Boerhaave, aux Conor, &c. Je paffe à préfent à ce qui m'a paru digne de les couronner; c'est une belle conjecture d'Arnobe, laquelle porte visiblement sur des observations qu'il avoit eu occasion de faire, quoiqu'il n'en dise qu'un mot en passant.

Faisons, dit-il, (1) un trou en forme de lit. dans la terre; qu'il soit entouré de murs, couvert d'un toit; que ce lieu ne foit ni trop chaud, ni trop froid : qu'on n'y entende absolument aucun bruit : imaginons les moyens de n'y faire entrer ou'une pâle lueur entrecoupée de ténebres. Qu'on mette un enfant nouveau - né dans ce sorverrain : que ses sens ne soient frappés d'aucuns objets; qu'une nourrice nue, en filence, lui donne fon lait & fes foins. A-t-il befoin d'alimens plus folides ? qu'ils lui soient portés par la même femme : qu'ils soient toujours de même nature, tels que le pain & l'eau froide, bue dans le creux de la main. Que cet enfant, forti de la race de Platon ou de Pithagore. quitte enfin sa solitude à l'âge de vingt, trente ou quarante ans ; qu'il paroisse dans l'assemblée des mortels : qu'on lui demande, avant qu'il ait appris à penfer & à parler, ce qu'il est lui-même, quel est son pere, ce qu'il a fait, ce qu'il a pensé,

(1) Adverf. Gent. L. II.

comment il a été nourri & élevé jusqu'à ce temps. Plus stupide qu'une bête, il n'aura pas plus de sentiment que le bois ou le caillou; il ne connoîtra ni la terre, ni la mer, ni les astres, ni les météores, ni les plantes, ni les animaux. S'il a faim, faute de la nourriture ordinaire, ou plutôt faute de connoître tout ce qui peut y suppléer, il se laissera mourir. Entouré de feu, ou de bêtes vénimeuses, il se jettera au milieu du danger, parce qu'il ne fait encore ce que c'est que la crainte. S'il est forcé de parler, par l'impression de tous ces objets nouveaux, dont il est frappé, il ne sortira de sa bouche béante, que des sons inarticulés, comme plusieurs ont coutume de faire en pareil cas. Demandez-lui, non des idées abstraites & difficiles de métaphyfique, de morale ou de géométrie, mais seulement la plus fimple question d'arithmétique; il ne comprend pas ce qu'il entend, ni que votre voix puisse fignifier quelque chose, ni même si c'est à lui, ou à d'autres, que vous parlez. Où est donc cette portion immortelle de la divinité? Où est cette ame, qui entre dans le corps, fi docte & fi éclairée, & qui par le secours de l'instruction ne fait que se rappeler les connoissances qu'elle avoit infuses? Est-ce donc là cet être si raisonnable & si fort au-dessures etres ? Helas ! oui, voilà l'homme; il vivroit éternellement séparé de la société, sans acquérir une seule idée. Mais polissons

Ръ

Digitized by Google

#### 228 TRAITÉ DE L'AME.

ce diamant brut, envoyons ce vieux enfant à l'école, quatum mutatus ab illo ! l'animal devient homme, & homme docte & prudent. N'eff-ce pas ainfi, que le bœuf, l'âne, le cheval, le chameau, le perroquet apprennent, les uns à rendre divers fervices aux hommes, & les autres à parler, & peut-être (fi, comme Locke, on pouvoit croire le chevalier Temple) à faire une conversation fuivie.

Julqu'ici Arnobe, que j'ai librement traduit & abrégé. Que cette peinture est admirable dans l'original ! C'est un des plus beaux morceaux de l'antiquité.

CONCLUSION DE L'OUVRAGE.

POINT de sens, point d'idées.

Moins on a de sens, moins on a d'idées. Peu d'éducation, peu d'idées.

Point de sensations reçues, point d'idées.

Ces principes sont les conséquences nécessaires de toutes les observations & expériences, qui sont la base inébranlable de cet ouvrage. Donc l'ame dépend effentiellement des organes du corps, avec lesquels elle se forme, croît, décroit. Ergo pariscipem leti quoque convenit effe. (1)

(1) Lucret. de Nat. Rer.





Digitized by Google

.

------

\$

۰ . (231)

# ABRÉGÉ

DES

# S Y S T É M E S

POUR FACILITER

L'INTELLIGENCE

# DUTRAITÉ DE L'AME.

#### S. I.

## DESCARTES.

**DESCARTES a purgé la philofophie de toutes** ces expressions *onthologiques*, par lesquelles on s'imagine pouvoir rendre intelligibles les idées abstraites de l'être. Il a dissipé ce cahos, & a donné le modele de l'art de raisonner avec plus de justeffe, de clarté & de méthode. Quoiqu'il n'ait point suivi lui-même sa propre méthode, nous lui devons

P 4

l'efprit philosophique qui va dans un moment remarquer toutes ses erreurs, & celui qu'on fait aujourd'hui régner dans tous les livres. Que d'ouvrages bien faits depuis Descartes ! Que d'heureux efforts depuis les siens ! Ses plus frivoles conjectures ont fait naître l'idée de faire mille expériences, auxquelles on n'auroit peut-être jamais songé. Il est donc permis aux esprits vifs, ardens à inventer, de dévancer par leurs spéculations, quelque inutiles qu'elles soient en elles-mêmes, l'expérience même qui les détruit. C'est risquer d'être utile, du moins indirectement.

2. Ceux qui difent que Descartes ne fût pas un grand géometre, peuvent, comme dit M. de Voltaire, (*lettre fur* l'ame, 73. 74.) se reprocher de battre leur nourrice. Mais on voit, par ce que je dis plus loin au sujet de la géométrie, qu'il ne suffit pas d'etre un grand géometre, pour être, à juste titre, qualifié de génie.

3. Après la méthode & les ouvrages géométriques de ce philosophe, on ne trouve plus que des systèmes, c'est-à-dire, des imaginations, des erreurs. Elles sont si connues, qu'il suffira, ce me semble, de les exposer. Descartes avoue, comme Locke, qu'il n'a eu aucune idée de l'être & de la substance, & cependant il la définit. (Dés. 6. de ses médité Rép. aux 2. object. à la 2. des 3<sup>e</sup>. & aux 4<sup>e</sup>.) Il

· · · · · · · · · ·

232

-----

DES SYSTÊMES. 233 fait confister l'effence de la matiere qu'il ne connoît pas, dans l'étendue folide; & lorsqu'on lui demande ce que c'eft que le corps, ou la substance étendue, il répond que c'est une substance composée de plufieurs autres substances étendues, qui le sont encore elles-mêmes de plusieurs autres semblables. Voilà une définition bien claire & bien expliquée. Avec cette étendue, Descartes n'admet que du mouvement dans les corps, Dieu est la cause premiere de ce mouvement : comme Descartes est l'auteur de ces loix reconnues pour fausses, & que les Cartéfiens même corrigent tous les jours dans leurs ouvrages. On explique tous les phénomenes par ces deux seules propriétés, l'étendue matérielle, & le mouvement communiqué sans cesse immédiatement par la force divine. On imagin e non-feulement qu'il n'y a que trois fortes de particules, ou de matiere. dans le monde, *fubrilis*, globulosa, stricta, mais on décide de quelle maniere dieu a mis chacune d'elles en mouvement. Ces particules remplissent tellement le monde, qu'il est absolument plein. Sans Newton, ou plutôt sans la physique, la mécanique & l'astronomie; adieu le vuide des anciens! On fabrique des tourbillons & des cubes, qui expliquent tout, jusqu'à ce qui est inexplicable, la création. Voilà le poifon, voici l'antidote. L'auteur avoue dans fon L. des princip. art. 9. que fon système pourroit bien n'etre pas vrai, & qu'il no 234

lui paroît pas tel à lui-même. Que pouvoit-il donc penser de son rifible traité de form. fæt.

4. Descartes est le premier qui ait admis un principe moteur, différent de celui qui est dans la matiere, connu, comme on l'a dit au commencement du T. de l'A, fous le nom de force motrice, ou de forme active. Mallebranche convient luimême de ce que j'avance pour en faire honneur à Descartes. Aristote & tous les anciens ( excepté les Epicuriens, qui par un intéret hypothétique n'avoient garde d'admettre aucun principe moteur, ni matériel, ni immatériel) reconnurent la force motrice de la matiere, sans laquelle on ne peut compléter l'idée des corps. Mallebranche ( L. VI. p. 387. in-4°. 1678.) convient du fait, & à plus forte raison Léibnitz, dont on parlera à son article. Enfin fi vous lifez Goudin, p. 21. 165-167. 264. &c. tom. II. édit. Barbay, comment. in Arift. phys. p. 121-123. & autres scholastiques, vous verrez que la force motrice de la matiere a été enseignée dans tous les temps dans nos écoles chrétiennes. Ratio principii activi, dit Goudin, convenit fubftantiis corporeis, & independent affectiones corporum quæ cernuntur in modo.

5. Defcartes écrit à la fameuse princesse palatine Elisabeth, qu'on n'a aucune assurance du destin de l'ame après la mort : il définit la pensée, art. 23. toute connoissance, tant sensitive, qu'intellectuelle.

Systêmes. DES 225 Ainfi penfer, felon Descartes, c'est fentir, imaginer, vouloir, comprendre; & lorfqu'il fait confifter l'effence de l'ame dans la penfée, lorfqu'il dit c'eft une substance qui pense, il ne donne aucune idée de la nature de l'ame; il ne fait que le dénombrement de ses propriétés, qui n'a rien de fi révoltant. Chez ce philosophe, l'ame spirituelle, inétendue, immortelle, font de vains sons pour endormir les Argus de Sorbonne. Tel a été encore son but, lorsqu'il a fait venir l'origine de nos idées de dieu même immédiatement. Qua quæso ratione, dit le professeur en théologie que je viens de citer, Cartefius demonstravit ideas rerum effe immediato à deo nobis inditas & non à sensibus acceptas, sicuti docent Aristoteles, divus Thomas, ac primates theologi ac philosophi? .... cur anima non effet corporea licet supra suam cogitationem reflectendo in ea corporeitatem non adverteret, & quid non poteft, qui omnia potuit ? M. Goudin ne fe feroit point si fort emporté contre Descartes, s'il l'eût aussi bien entendu que le médecin Lamy, qui le soupconne avec raison d'être un adroit matérialiste: & fi M. Deflandes ( histoire de la philosophie, tom. II. à l'article de l'immortalité de l'ame) eût aussi solidement refléchi qu'il a coutume de faire, il n'eût pas avancé témérairement que Descartes est le premier qui ait bien éclairci les preuves de ce dogme; qui ait bien fait distinguer l'ame du corps, les substances spirituelles, de celles qui ne le sont pas; il ne s'en seroit pas fié aux quatre propositions qu'il rapporte, & qui loin de rien éclaircir, sont aussi obscures que la question même. Un être inétendu ne peut occuper aucun espace, & Descartes, qui convient de cette vérité, recherche sérieusement le siege de l'ame, & l'établit dans la glande pinéale. Si un être sans aucunes parties pouvoit être conçu exister réellement quelque part, ce seroit dans le vuide, & il est banni de l'hypothese Cartélienne. Enfin ce qui est sans extension, ne peut agir fur ce qui en a une. A quoi fervent donc les caufes occasionnelles, par lesquelles on explique l'union de l'ame & du corps ? Il est évident par-là que Descartes n'a parlé de l'ame, que parce qu'il étoit forcé d'en parler, & d'en parler de la maniere qu'il en a parlé, dans un temps où son mérite même étoit plus capable de nuire à sa fortune, que de l'avancer. Descartes n'avoit qu'à ne pas rejeter les propriétés frappantes dans la matiere, & transporter à l'ame la définition qu'il a donnée de la matiere, il cût évité mille erreurs; & nous n'eussions point été privés des grands progrès que cet excellent esprit cut pu faire, si au lieu de se livrer à de vains systèmes, il eut toujours tenu le fil de sa géométrie. & ne se sur point écarté de sa propre méthode. Encore, hélas! ce fil est-il un bien mauvais guide. Il a égaré Spinosa, qui n'est qu'un outré. Cartélien.

DES SYSTÊMES.

6. II.

## MALLEBRANCHE,

10. MALLEBRANCHE, après avoir diffingué la fubftance de fes modifications, & défini ce dont il n'a point d'idée, l'effence des chofes, (*V. rech. de la vérit.* l. 3. c. 1. 2 part. c. 7. 8.) fait confifter celle de la matiere dans l'étendue, comme avoit fait Defcartes en habile Cartéfien, il déploie toute fa force & fon éloquence contre les fens; qu'il imagine *toujours trompeurs*: il nie auffi le vuide, met l'effence de l'ame dans la penfée (L. 3. p. 1. c. 1. &c.) qui n'eft qu'un mode.

2°. Quoiqu'il admette dans l'homme deux fubftances distinctes, il explique les facultés de l'ame par celles de la matiere (L. 1. c. 1. l. 3. c. VIII.) fur une idée fausse du mot *pensée*, dont il fait une fubstance, il croit qu'on pense toujours, & que lor sque l'ame n'a pas *conscience* de ses pensées, c'est alors qu'elle pense le plus, parce qu'on a toujours l'idée de l'être en général. (L. 3. c. 2. p. 1. c. 8.) Il définit l'entendement, « la faculté de » recevoir différentes idées; & la volonté, celle » de recevoir différentes inclinations (L. 1. c. 1.); » ou, si l'on veut, une impression naturelle qui » nous porte vers le bien en général, l'unique

237

2 28

Abrégé

amour (L. 4. c. 1.) que dieu nous imprime : &
la liberté, est la force qu'a l'esprit de déterminer
cette impression divine vers les objets qui nous
plaisent. Nous n'avons cependant, ajoute-t-il,
ni idée claire, ni même sentiment intérieur de
cette égalité de mouvement vers le bien » : &
c'est de ce défaut d'idées qu'il part pour donner
les definitions que je viens de rapporter, auxquelles
on s'apperçoit estectivement que l'auteur manque
d'idées.

3°. Mallebranche est le premier des philosophes qui ait mis fort en vogue les esprits animaux, mais comme une hypothese, car il n'en prouve nulle part l'existence d'une maniere invincible. Cela étoit réserve aux médecins, & principalement à Boerhaave, le plus grand théoréticien de tous.

4°. Je viens au fond du fysteme principal du P. Mallebranche. Le voici :

" Les objets que l'ame apperçoit, font dans " l'ame, ou hors de l'ame; les premiers fe voient dans le miroir de nos fentimens; & les autres dans leurs *idées* (L. 3. c. 1. p. 2.); c'eft-à-dire, non eux-mêmes, ni dans les idées, ou images qui nous en viennent par les fens (L. 3. c. 14. p. 2. c. IX), mais dans quelque chofe qui étant intimement uni à notre ame, nous repréfente les corps externes. Cette chofe eft dieu. Il eft w très-étroitement uni à nos ames par fa préfence: DESSYSTÊMES. 239 » cette préfence claire, intime, néceffaire de dieu » agit fortement fur l'esprit. On ne peut se défaire » de l'idée de dieu. Si l'ame confidere un être » en particulier, alors elle s'approche de quelques-» unes des perfections divines, en s'éloignant des » autres, qu'elle peut aller chercher le moment » fuivant. (L. 3. p. 2. v. VI.)

» Les corps ne font vifibles que par le moyen de
» l'étendue. Cette étendue est infinie, spirituelle,
» nécessaire, immuable (fouvent M. en parle
» comme d'une étendue composée); c'est un des
» attributs de dieu. Or tout ce qui est en dieu est
» dieu; c'est donc en dieu que je vois les corps. Je
» vois clairement l'infini, en ce sens que je vois
» clairement qu'il n'a point de bout. Je ne puis
» voir l'infini dans les êtres finis; donc, &c. Donc
» l'idée de dieu ne se présente à mon ame, que
» par son union intime avec elle. Donc il n'y a
» que dieu qu'on connoisse par lui-même, comme

» Comme tour ce qui est en dieu est très-spiri» tuel, très-intelligible & très-présent à l'esprit;
» delà vient que nous voyons les corps fans peine,
» dans cette idée que dieu renferme en soi, & que
» j'appelle l'étendue, ou le monde intelligible. Ce
» monde ne représente en soi les corps que comme
» possibles, avec toutes les idées des vérités; & non
» les vérités même qui ne sont rien de réel (L. 3:

240

ŕ

» c. 6. p. 2.) Mais les sentimens de lumiere & » couleurs, dont nous fommes affectés par l'éteridu » nous font voir les corps existans. Ainsi dieu. 1 » corps possibles, les corps existans, se voient das » le monde intelligible, qui est dieu, comme nou » nous voyons dans nous-mêmes. Les ames de » autres hommes ne se connoissent que par conjec » tures; enfin il suit que notre entendement reçoit » toutes les idées, non par l'union des deux fub f-" tances ( qui est inntile dans ce système ), mais » par l'union seule du verbe, ou de la fagesse de » dieu; par ce monde immatériel qui renferme » l'idée, la représentation, & comme l'image du » monde matériel; par l'etendue intelligible, qui » est les corps possibles, ou la substance divine » même en tant qu'elle peut être participée par les " corps, dont elle est représentative ".

C'eil jusqu'ici Mallebranche qui parle, ou que je fais parler conformément à fes principes: defquels il s'ensuit, comme on l'a remarqué il y a long-temps, que les corps sont des modifications de dieu, que notre célebre métaphysicien appelle tant de fois l'être en général, qu'il sembleroit n'en faire qu'un être idéal. Ainsi voilà notre dévor oratorien spinosiste sans le savoir, quoiqu'il su déjà Cartésien, car, encore une fois, Spinosa l'étoit. Mais, comme dit sagement M. de S. Hyacinthe dans ses recherches philosophiques, c'est une chose qu'il

Digitized by Google

DES SYSTÉMES 241 qu'il ne faut pas chercher à approfondir, de peur fans doute que les plus grands philosophes ne fuffent convaincus d'athéisme.

De telles visions ne méritent pas d'être sérieufement réfutées. Qui pourroit seulement imaginer ce qu'un cerveau brûlé par des méditations abstraites croit concevoir ? Il est certain que nous n'appercevons pas l'infini, & que nous ne connoissons pas même le fini par l'infini : cette vérité suffit pour ruiner le système du P. Mallebranche, qui porte tout entier sur une supposition contraire. D'ailleurs je n'ai point d'idée de dieu, ni des esprits : il m'est donc impossible de concevoir comment mon ame est unie à dieu.

Pascal a bien raison de dire qu'on ne peut concevoir un être pensant sans tête. C'est là en estet que sont nos idées; elles ne sont que des modifications de notre substance; & si je n'en avois pas une parfaite conviction par mon sens intime, je serois également sur que mes idées des objets sont dans moi & à moi; & non hors de moi, non dans dieu, ni à dieu; puisque c'est toujours dans moi que se grave l'image qui représente les corps. D'où il s'ensuit que ces idées hors de mon ame, distinguées de ma substance, quelque étroitement unies qu'on les suppose, sont chimériques. Je croirai que je vois en dieu, quand une expérience sondée sur le fens intime, quand ma conscience me

Tome I.

Digitized by Google

Q

242

l'aura appris. Mallebranche au reste paroît avoir pris la magnifique imagination de son monde intelligible; 1°. dans Marcel Platonicien, Zodiaq. Chant 7. où l'on trouve des rêves à - peu - près semblables; 2°. dans le Parménide de Platon, qui croyoit que les idées étoient des êtres réels, distincts des créatures qui les apperçoivent hors d'elles. Ce subtil philosophe n'a donc pas meme ici le mérite de l'invention, & encore ce mérite - là feroit il peu d'honneur à l'esprit. Il vaut mieux approfondir une vérité déjà découverte, que d'avoir la dangereuse gloire d'inventer le faux, & d'enfiler une hypothese de nouvelles chimeres.

## §. III.

## LEJBNITZ.

L E I B N I T Z fait confifter l'effence, l'être ou la fubftance, (car tous ces noms font fynonymes) dans les monades; c'est-à-dire, dans les corps fimples, immuables, indiffolubles, folides, individuels, ayant toujours la même figure & la meme masse. Tout le monde connoît ces monades, depuis la brillante acquisition que les Leibnitiens ont fait de Me. la M. du Châtelet. Il n'y a pas, selon Leibnitz, deux particules homogenes dans la matiere; elles sont toutes différentes les unes des autres. C'est cette constante hétérogénéité de

DES SYSTÊMES. 212 chaque élément, qui forme & explique la diversité de tous les corps. Nul être pensant, & à plus forte raison dieu, ne fait rien sans choix, sans motifs qui les déterminent. Or fi les atômes de la matiere étoient tous égaux, on ne pourroit concevoir pourquoi dieu eût préféré de créer, & de placer tel atôme, ici, plutôt que là; ni comment une matiere homogene eût pu former tant de différens corps. Dieu n'ayant aucuns motifs de préférence, ne pourroit créer deux êtres femblables possibles. Il est donc nécessaire qu'ils soient tous hétérogenes. Voilà comme on combat l'homogénéité des élémens par le fameux principe de la raison suffisante. J'avoue qu'il n'est pas prouvé qu'un élément doive être fimilaire, comme le penfoit Mr. Boerhaave; mais réciproquement, parce qu'on me dit que dieu ne fait rien sans une raison qui le détermine, dois-je croire que rien n'est égal, que rien ne se ressemble dans la nature, & que toutes les monades, ou essences, sont différentes? Il est évident que ce système ne roule que sur la supposition de ce qui se passe dans un être, qui ne nous a donné aucune notion de ses attributs. M. Clarke & plusieurs autres philosophes admettent des cas de parfaite égalité, qui excluent toute raison Leibaitienne; elle seroit alors non suffisante, mais inutile, comme on le dit dans le Traité de l'Ame.

Comme on dit l'homme, & le monde de Def-Q 2

#### ABRÉGÉ

244

cartes, on dit les monades de Leibnitz, c'eft-àdire, des imaginations. Il eft poffible, je le veux, qu'elles fe trouvent conformes aux réalités. Mais nous n'avons aucun moyen de nous affurer de cette conformité. Il faudroit pour cela connoître la premiere déterminarion de l'être, comme on connoît celle de toute figure, ou effence géometrique, par exemple, d'un cercle, d'un triangle, &cc. Mais de pareilles connoiffances ne pourroient s'acquérir qu'au premier inftant de la création des êtres, à laquelle perfonne n'a affifté : & cette création même eft encore une hypothefe qui fouffre des difficultés infurmontables, lefquelles ont fait tant d'athées, & la moitié de la bafe fondamentale du fpinofifme.

Puisque nous ae connoissons pas la fubflance, nous ne pouvons donc favoir, si les élémens de la matiere sont similaires, ou non; & si véritablement le principe de la raison suffisante en est un. A dire vrai, ce n'est qu'un principe de syftême, & sort inutile dans la recherche de la vérité. Ceux qui n'en ont jamais entendu parler, savent par les idées qu'ils en ont acquises, que le tout par exemple, est plus grand que sa partie; & quand ils connoîtroient ce principe, auroientils fait un pas de plus, pour dire que cela est vrai, parce qu'il y a dans le tour quelque chose qui fait comprendre pourquoi il est plus grand que sa partie? DESSYSTÉMES. 245 La philofophie de M. Leibnitz porte encore fur un autre principe, mais moins, & encore plus inutile, c'eft celui de *contradidion*. Tous ces prétendus premiers principes n'abrégent & n'éclairciffent rien; ils ne font eftimables & commodes, qu'autant qu'ils font le réfultat de mille connoiffances particulieres, qu'un général d'armée, un miniftre, négociateur, &c. peuvent rédiger en axiomes utiles & importans.

Ces êtres, qui féparés, font des monades ou la fubflance, forment par leur affemblage les corps, ou l'étendue, étendue métaphyfique, comme je l'ai dit ( chap. IV. ), puisqu'elle est formée par des êtres fimples, parmi lesquels on compte l'ame senfitive & raisonnable. Leibnitz a reconnu dans la matiere, 1°. non-seulement une force d'inertie; mais une force motrice, un principe d'action, autrement appelé Nature; 2°. des perceptions, & des sensations, semblables en petit à celles des corps animés. On ne peut en effet les resuler, du moins à tout ce qui n'est pas inanimé.

Leibnitz remarque 3°. que dans tous les temps on a reconnu la force motrice de la matiere; 4°. que la doctrine des philosophes sur cette propriété effentielle, n'a commencé à être interrompue qu'au temps de Descartes. 5°. Il attribue la même opinion aux philosophes de son temps. 6°. Il conclut que chaque être indépendamment de tout autre,

Q3

2.46

& par la force qui lui est propre, produit tous fes changemens. 7°. Il voudroit cependant partager cet ouvrage entre la cause premiere, & la cause seconde, dieu & la nature; mais il n'en vient à bout que par des distinctions inutiles, ou par de frivoles abstractions.

Venons au système de l'harmonie préétablie; c'est une suite des principes établis ci-devant. Il confiste en ce que tous les changemens du corps correfpondent si parfaitement aux changemens de la monade, appelée esprit, ou ame, qu'il n'arrive point de mouvemens dans l'une, auxquels ne coexiste quelque idée dans l'autre, & vice versa. dieu a préétabli cette harmonie, en faisant choix des substances, qui par leur propre force produiroient de concert la suite de leurs mutations, de forte que tout se fait dans l'ame, comme s'il n'y avoit point de corps, & tout se passe dans le corps, comme s'il n'y avoit point d'ame. Leibnitz convient que cette dépendance n'est pas réelle, mais métaphyfique, ou idéale. Or est-ce par une section qu'on peut découvrir & expliquer les perceptions ? Les modifications de nos organes femblent en être la vraie cause ; mais comment cette cause produit - elle des idées ? réciproquement comment le corps obéit-il à la volonté? Comment une monade spirituelle, ou inétendue, peutelle faire marcher à son gré toutes celles qui com**DES SYSTÊME'S.** 247

pofent le corps, & en gouverner tous les organes ? L'ame ordonne des mouvemens dont les moyens lui font inconnus; & dès qu'elle veut qu'ils foient, ils font aufli vîte que la lumiere fut. Quel plus bel apanage, quel tableau de la divinité, diroit Platon ! Qu'on me dife ce que c'eft que la matiere, & quel eft le mécanifme de l'organifation de mon corps, & je répondrai à ces queftions. En attendant on me permettra de croire que nos idées, ou perceptions, ne font autre chofe que des modifications corporelles, quoique je ne conçoive pas comment des modifications penfent, apperçoivent, &c.

## §. I V.

# WOLF.

**J**'A I donné une idée très-fuccinte des fyftêmes de trois grands philosophes : je passe à l'abrégé de celui de Wolf, fameux commentateur de Leibnitz, & qui ne cede en rien à tous les autres. Il définit l'être tout çe qui est possible; & la substance, un sujet durable & modifiable. Ce qu'on entend par sujet, ou substratum, comme parse Locke, est une chose qui est, cu existe en ellemême, & par elle-mème; ainsi elle peut être ronde, quarrée, & Au contraire les accidens

Q 4

Abrégé

font des êtres qui ne fublistent point par euxmémes, mais qui sont dans d'autres êtres, auxquels ils sont inhérens, comme les trois côtés dans un triangle. Ce sont donc des manieres d'être, & par conséquent ils ne sont point modifiables, quoiqu'en disent les scholastiques, dont la subtilité a été jusqu'à faire du cercle & de sa rondeur, deux êtres réellement distincts, ce qui me surprend d'autant plus, qu'ils ont eux-mêmes le plus souvent confondu la pensée avec le corps.

L'effence, ou l'être, felon Wolf, est formé par des déterminations effentielles, qu'aucune autre ne détermine, ou qui ne présupposent rien par où on puisse concevoir leur existence. Elles sont la substance, comme les trois côtés sont le triangle. Toutes les propriétés, ou tous les attributs de cette figure découlent de ces déterminations effentielles; & par conféquent, quoique les attributs soient des déterminations constantes, ils supposent un fujet qui les déterminent; quelque chose qui soit premier, qui soit avant tout, qui soit le sujet, & n'en ait pas besoin. C'est ainsi que Wolf croit marquer ce en quoi confiste la substance, contre Locke, philosophe beaucoup plus fage, qui avoue qu'on n'en a point d'idée. Je passe sous filence ses determinations variables; ce ne font que des modifications. Tout cela ne nous donne pas la moindre notion de l'être, du soutien, du support des DES SYSTÈMESS. 249 attributs, de ce fujet dont les modes varient fansceffe. Pour connoître l'effence de quelque chofe que ce foit, il faudra en avoir des idées qu'il eft impoffible à l'efprit humain d'acquérir. Les objets fur lefquels nos fens n'ont aucune prife, font pour nous, comme s'ils n'étoient point. Mais comment un philofophe entreprend-il de donner aux autres des idées qu'il n'a pas lui-méme ? v. Wolf Inft. phyf. fur-tout chap. III.

L'être fimple ou l'élément, n'est ni étendu,
ni divisible, ni figuré, il ne peut remplir aucun
espace. Les corps résultent de la multitude &
de la réunion de ces êtres fimples, dont ils
font composés, & comme on dit, des agrégats.
L'imagination ne peut distinguer plusieurs choses
entr'elles, sans se les représenter les unes hors
des autres; ce qui forme le phénomene de l'étendue, qui n'est par conféquent que métaphyfique, & dans laquelle confiste l'essence de la

Non-feulement l'étendue n'est qu'une apparence, felon Wolf; mais la force motrice qu'il admet, la force d'inertie, sont des phénomenes, ainsi que les couleurs mêmes, c'est-à-dire, des perceptions confuses de la réalité des objets. Ceci roule sur une fausse de la réalité des objets. Ceci roule sur une fausse de la réalité des perceptions. Wolf suppose « que nos sensations sont composées » d'un nombre infini de perceptions partielles, qui

Digitized by Google

» toutes féparément repréfentent parfaitement les
» êtres fimples, ou font femblables aux réalités;
» mais que toutes ces perceptions fe confondant
» en une feule, repréfentent confondues, des
» chofes diffinctes ».

Il admet contre Locke des perceptions obscures dans le sommeil, dont l'ame n'a point conscience : & par conféquent il croit avec Mallebranche que l'ame pense toujours, au moment qu'elle y pense le moins. Nous avons prouvé ailleurs le contraire. Mais, suivant Wolf, toute substance simple n'est pas douée de perceptions; il en dépouille les monades Leibnitiennes; & il ne croit pas que la fenfation foit une suite, & comme un développement néceffaire de la force motrice. D'où il suit, ( contre fes propres principes ) que les perceptions ne font qu'accidentelles à l'ame; & par conféquent encore il est aussi contradictoire, que gratuit, d'assurer, comme fait Wolf, que l'ame est un petit monde sensitif, un miroir vivant de l'univers, qu'elle se représente par sa propre force, même en dormant. Pourquoi cela ? Ecoutez, ( car cela est fort important pour expliquer l'origine & la génération des idées ) parce que l'objet qui donne la perception, est lié avec toutes les parties du monde, & qu'ainfi les sensations tiennent à l'univers par nos organes.

Je ne parle point du système de l'harmonie préé-

Digitized by GOOGLE

250

tablie, ni des deux principes fameux de Leibnitz, le principe de contradiction, & le principe de la raifon suffisante. C'est une doctrine qu'on juge bien que Wolf a fait valoir avec cette fagacité, cette intelligence, cette justesse, & même cette clarté qui lui est propre, si ce n'est lorsqu'elle vient quelquefois à se couvrir des nuages de l'onthologie; exemple si contagieux dans une secte qui s'accroît tous les jours, qu'il faudra bientôt qu'un nouveau Defcartes vienne purger la métahpyfique de tous ces termes obscurs dont l'esprit se repait trop souvent. La philosophie Wolfienne ne pouvoit se dispenser d'admettre ce qui servoit de fondement à la Leibnitienne; mais je suis fâché d'y trouver en mêmetemps des traces du jargon inintelligible des écoles.

DES SYSTÊMES.

Je viens encore un moment à la force motrice. C'eft comme dit Wolf, « le réfultat de différentes » forces actives des élémens, confondues entre » elles; c'eft un effort des êtres fimples, qui tend à » changer fans ceffe le mobile du lieu. Ces efforts » font femblables à ceux que nous faifons pour » agir »; Wolf en fait lui-même de bien plus grands fans doute, pour que Dieu, témoin de cette action de la nature, ( qui fait tout dans le fysteme de ce fubtil philosophe) ne reste pas oifif, & pour ainfi dire, les bras croifés devant elle : ce qui tend à l'athéifme. Mais dans ce partage il n'eft pas plus

251

#### Abrégé

heureux que fon maître. C'est toujours la nature qui agit seule, qui produit & conserve tous les phénomenes. Le choc des substances les unes sur les autres, fait tout, quoiqu'il ne soit pas décidé, s'il est réel, ou apparent: car en général les Leibnitiens se contentent de dire que nous ne pouvons juger que sur des apparences, dont la cause nous est inconnue. Tant de modestie a de quoi surprendre dans des philosophes si hardis, si téméraires à s'élever aux premiers principes, qui, cependant, dans l'hypothese des perceptions Wolsiennes, devoient au premier coup d'œil paroître incompréhensibles.

Il étoit, ce me femble, curieux & utile d'obferver, par quelles voies les plus grands génies ont été conduits dans un labyrinthe d'erreurs, dont ils ont en vain cherché l'iffue. La connoiffance du point où ils ont commencé à s'égarer, à fe féparer, à fe rallier, peut feule nous faire éviter l'erreur, & découvrir la vérité, qui est fouvent fi près d'elle, qu'elles fe touchent presque. Les fautes d'autrui font comme une ombre qui augmente la lumiere; & par conféquent rien n'est plus important dans la recherche de la vérité, que de s'affurer de l'origine de nos erreurs. Le premier antidote est la connoiffance du poison.

Mais si tant de beaux génies se sont laissé aveugler par l'esprit de système, l'écueil des plus grands

Digitized by Google

DES SYSTÊMES. 257 hommes, rien doit-il nous inspirer plus de méfiance dans la recherche de la vérité ? Ne devonsnous pas penser que tous nos soins, nos projets, doivent être de rester toujours attachés au char de la nature, & de nous en faire honneur, à l'exemple de ces vrais génies, les Newton, les Boerhaave, ces deux glorieux esclaves dont la nature a fi bien récompensé les services, ( Boerh. de honore med. servit.) Mais pour arriver à ce but, il faut se défaire courageusement de ses préjugés, de fes goûts les plus favoris pour telle ou telle secte, comme on quitte d'anciens amis dont on reconnoît la perfidie. Il est affez ordinaire aux plus grands philosophes de se vanter, comme les petits maitres : ceux-ci ont souvent obtenu des faveurs de femmes qu'ils n'ont jamais ni vues ni connues; ceux-là prétendent avoir pris la nature sur le fait, comme dit un fameux néologue; qu'elle leur a révélé tous ses secrets, & qu'ils ont, pour ainfi dire, tout vu, tout entendu, lors même que la nature garde encore plus de voiles, que jamais n'en eut l'Isis des Egyptiens. Pour avancer dans le chemin de la vérité, qu'il faut suivre une conduite différente ? Il faut faire affidument les mêmes pas avec la nature, toujours aidé, comme dit madame la marquife du Châtelet, du bâton de l'observation & & de l'expérience. Il faut en phyfique imiter la conduire qu'a tenue le sage Sydenham en médecine.

Digitized by Google

Abrécé

# §. V.

# LOCKE.

1°. MONSIEUR Locke fait l'aveu de son ignorance sur la nature de l'effence des corps ; en effet, pour avoir quelque idée de l'être ou de la substance, (car tous ces mots sont synonymes) il faudroit favoir une géométrie, inaccessible même aux plus sublimes métahysiciens, celle de la nature. Le sage anglois n'a donc pu se faire une notion imaginaire de l'effence descorps, comme Wolf le lui reproche sans affez de fondement.

2°. Il prouve contre l'auteur de *l'Art de pen fer* & tous les autres Logiciens, l'inutilité des Syllogifmes, & de ce qu'on appelle analyfes parfaites, par lefquelles on a la puérilité de vouloir prouver les axiomes les plus évidents : minuties qui ne fe trouvent ni dans Euclide, ni dans Clairaut (Voyez Locke, L. 4, c. 17, §. 10, p. 551, 552.); mais qui abondent en *Scholies* dans Wolf.

3°. Il a cru les principes généraux très-propres à enfeigner aux autres les connoiffances qu'on a foimême. En quoi je ne fuis pas de fon avis, ni par conféquent de celui de l'auteur de la logique trop estimée que je viens de citer, chap. 4. c. 7. Le

DES SYSTÉMES. 255 grand étalage, cette multitude confuse d'axiomes, de propositions générales systématiquement arrangées, ne sont point un fil assuré pour nous conduire dans le chemin de la vérité. Au contraire, cette méthode synthétique, comme l'a fort bien fenti M. Clairaut, est la plus mauvaise qu'il y ait pour instruire. Je dis même qu'il n'est point de cas, ou de circonstances dans la vie, où il ne faille acquérir des idées particulieres avant que de les rappeler à des généralités. Si nous n'avions acquis par les sens les idées de tout, & de partie, avec la notion de la différence qu'il y a entre l'un & l'autre faurions-nous que le tout est plus grand que sa partie ? Il en est ainsi de toutes ces vérités qu'on appelle éternelles, & que dieu même re peut changer.

4°. Locke a été le deftructeur des idées innées, comme Newton l'a été du fyftême Cartéfien. Mais il a fait, ce me femble, trop d'honneur à cette ancienne chimere, de la réfuter par un fi grand nombre de folides réflexions. Selon ce philofophe & la vérité, rien n'eft plus certain que cet ancien axiome, mal reçu autrefois de Platon, de Timée, de Socrate, & de toute l'académie: Nihil eft in intellectu, quod prius non fuerit in fenfu. Les idées viennent par les fens, les fenfations font l'unique fource de nos connoiffances. Locke explique par elles toutes les opérations de l'ame. 5°. Il paroit avoir cru l'ame matérielle, quoique fa modestie ne lui ait pas permis de le décider. « Nous ne serions peut-être jamais, dit-il, capa-» bles de décider fi un être purement matériel » pense ou non, & parce que neus ne concevons » ni la matiere, ni l'esprit ». Cette fimple réslexion n'empêchera pas les scholastiques d'argumenter en forme pour l'opinion contraire, mais elle sera toujours l'écueil de tous leurs vains raisonnemens.

6º. Il renonce à la vanité de croire que l'ame pense toujours; il démontre par une foule de raifons tirées du sommeil, de l'enfance, de l'apoplexie, &c. que l'homme peut exister, sans avoir le fentiment de son être : que non-seulement il n'est pas évident que l'ame pense en tous ces états; mais qu'au contraire, à en juger par l'observation, elle paroît manquer d'idées, & même de sentiment. En un mot, M. Locke nie que l'ame puisse penser & pense réellement, sans avoir conscience d'ellemême, c'est-à-dire, fans favoir qu'elle pense, fans avoir quelque notion, ou quelque souvenir des choses qui l'ont occupée. Ce qui est bien certain, c'est que l'opinion de ce subtil métaphysicien est confirmée par les progrès & la décadence mutuelle de l'ame & du corps, & principalement par les phénomenes des maladies, qui démontrent clairement, à mon avis, contre Pascal même, (c. 13, n. 1. ) que l'homme peut fort bien être conçu fans la

DES SYSTÊMES. 257 la pensée, & par conséquent qu'elle ne fait point l'être de l'homme.

Quelle différence d'un philosophe aufi sage, aussi retenu, à ces présomptueux métaphysiciens, qui ne connoissant ni la force, ni la foiblesse de l'esprit humain, s'imaginent pouvoir atteindre à tout, ou à ces pompeux déclamateurs, qui comme Abadie, ( de la vérité de la religion chrétienne ) aboient presque pour persuader; & qui par le dévot enthousiasme d'une imagination échauffée, & presque en courroux, font fuir la vérité, au moment même qu'elle auroit le plus de disposition à se laisser, pour ainsi dire, apprivoiser ? Pour punir ces illuminés fanatiques, je les ai condamnés à écouter tranquillement, s'ils peuvent, l'hiftoire des différens faits que le hasard a sournis dans tous les temps, comme pour confondre les préjugés.

7°. Il est donc vrai que Mr. Locke a le premier débrouillé le chaos de la métaphysique, & nous en a le premier donné les vrais principes, en rappelant les choses à leur premiere origine. La connoissance des égaremens d'autrui l'a mis dans la bonne voie. Comme il a pensé que les observations sensibles sont les seules qui méritent la confiance d'un bon esprit, il en a fait la base de ses méditations; par-tout où il se sert du compas de la justesse, ou du stambeau de l'expérience. Ses *Tome I.* R

-----

258

ABRÉGÉ

raisonnemens sont aussi féveres, qu'exempts de préjugés & de partialité; on n'y remarque point auffi cette espece de fanatisme d'irréligion, qu'on blame dans quelques-uns. Eh ! ne peut on fans passion remédier aux abus, & secouer le joug des préjugés ? Il est d'autant plus ridicule à un philofophe de déclamer contre les religionnaires, qu'il trouve mauvaise la repréfaille.

# 6. VI.

## BOERHAVE

1•. M O N S I E U R Boerhaave a penfé qu'il étoit inutile de rechercher les attributs qui conviennent à l'être, comme à l'étre; c'est ce qu'on nomme dernieres causes métaphyfiques. Il rejette ces causes, & ne s'inquiete pas même des premieres phyfiques, tels que les élémens, l'origine de la premiere forme, des semences, & du mouvement ( Inft. med. XXVIII ).

2°. Il divife l'homme en corps & en ame, & dit que la pensée ne peut être que l'opération de l'esprit pur (XXVII); cependant, non-sculement il ne donne jamais à l'anie les épithetes de spirituelle & d'immortelle; mais lorfqu'il vient à traiter de sens internes, on voit que cette substance n'est point si particuliere, mais n'est que, DES SYSTÊMES. 259 je ne fais quel fens interne, comme tous les autres, dont elle femble être la réunion.

3°. Il explique par le feul mécanifme toutes les facultés de l'ame raifonnable, & jufqu'à la penfée la plus métaphyfique, la plus intellectuelle, la plus vraie de toute éternité, ce grand théoricien foumet tout aux loix du mouvement : de forte qu'il m'est évident qu'il n'a connu dans l'homme qu'une ame fensitive plus parfaite que celle des animaux. Voyez ses leçons données par M. Haller, & librement traduites en françois : les Inflitutions qui en font le texte ; fur-tout de fensib. intern. & fis discours de honore Medic. Servitut. de usu ratiocinii Mechanici in medicind : de comparando certo in Phys. &c.

4°. On fait ce qu'il en penía coûter à ce grand philosophe, pour avoir semblé prendre le parti de Spinosa devant un inconnu, avec lequel il voyageoit. (*Vie de Boerh.* par M. de la M. Schultens, Orat. in Boerh. Laud.) Mais au fond, autant qu'on en peut juger par ses ouvrages, personne ne fut moins Spinosiste; par-tout il reconnost l'invisible main de dieu, qui a tissu, selon lui, jusqu'aux plus petits poils de notre corps; d'où l'on voit, comme par tant d'autres endroits, combien ce médecin célebre étoit différent de ces deux Epicuriens modernes, Gassendi & Lami, qui n'ont pas voulu croire que les instrumens du R 2

K 2

corps humain fusient faits pour produire certains mouvemens déterminés, dès qu'il furviendroit une cause mouvante ( Boerh. Infl. Med. XL. ), & qui enfin ont adopté à cet égard le système de Lucrece ( de Natura Rerum L. IV. ). S'agitil d'expliquer la correspondance mutuelle du corps & de l'ame ? Ou le favant professeur de Leyde tranche nettement la difficulté, en admettant au fond une seule & même substance : ou, quand il veut battre la campagne, comme un autre, il suppose des loix Cartésiennes établies par le créateur, felon lesquelles tel mouvement corporel donne à l'ame telle pensée, & vice versa, &c. avouant d'ailleurs, qu'il est absolument inutile aux médecins de connoître ces loix, & impossible aux plus grands génies de venir à bout de les découvrir. Je ne fuis ici que l'historien des opinions vocales, ou typographiques de mon illustre maître, qui fut sans contredit un parfait déiste. Qui peut se flatter de connoître les opinions intimes du cœur ? Deus solus scrutator cordium.

## §. VII.

# SPINOSA.

Voicient 1°. qu'une substance ne peut produire

Digitized by Google

250

DES SYSTÊMES. 261 une autre substance; 2°. que rien ne peut être créé de rien, selon ce vers de Lucrece:

#### Nullam rem è nihilo fieri divinitus unquam.

3°. Qu'il n'y a qu'une feule fubstance, parce qu'on ne peut appeler fubstance, que ce qui est éternel, indépendant de toute cause fupérieure, que ce qui existe par soi-même & nécessairement. Il ajoute que cette substance unique, ni divisée, ni divisible, est non-seulement douée d'une infinité de perfections, mais qu'elle se modifie d'une infinité de manieres : en tant qu'étendue, les corps & tout ce qui occupe un espace; en tant que pensée, les ames, & toutes les intelligences, sont se modifications. Le tout cependant reste immobile, & ne perd rien de son essente.

Spinola définit les fens conféquemment à fes principes : des mouvemens de l'ame, cette partie penfante de l'univers, produits par ceux des corps, qui sont des parties étendues de l'univers. Définition évidemment fausse; puisqu'il est prouvé cent & cent fois, 1°. que la pensée n'est qu'une modification accidentelle du principe fensitif, qui par conféquent ne fait point partie pensante de l'univers: 2°. que les choses externes ne sont point représentées à l'ame, mais seulement quelques propriétés différentes de ces choses, toutes relatives

R 3

Abrégé

262

& arbitraires; & qu'enfin la plupart de nos fenfations, ou de nos idées, dépendent tellement de nos organes, qu'elles changent fur-le-champ avec eux. Il suffit de lire Bayle ('dictionnaire critique, à l'article de Spinosa) pour voir que ce bon homme ( car quoique athée, il étoit doux & bon) a tout confondu & tout embrouillé, en attachant de nouvelles idées aux mots recus. Son athéisme reffemble affez bien au labyrinthe de Dédale, tant il a de tours & de détours tortueux. M. l'Abbé de Condillac a eu la patience de les parcourir tous, & leur a fait trop d'honneur. Dans le système de Spinofa, qui a été autrefois celui de Xénophanes, de Mélissur, de Parmenide, & de tant d'autres, adieu la loi naturelle ! nos principes naturels ne font que nos principes accoutumés. Le traducteur du traité de la vie heureuse de Seneque a poussé fort loin cette idée, qui ne paroît pas avoir deplu à ce grand génie, Pascal, lorsqu'il dit : qu'il craint bien que la nature ne soit une premiere coutume & que la coutume ne soit une seconde nature. Suivant Spinofa encore, l'homme est un véritable automate, une machine affujettie à la plus constante nécessité, entraînée par un impétueux fatalisme, comme un vaisseau par le courant des eaux. L'auteur de l'homme machine femble avoir fait fon livre exprès pour défendre cette trifte vérité.

Les anciens Hébreux, alchimistes, & auteurs

DES SYSTEMES. 263 facrés ont mis dieu dans le feu pur, (Boer. de ign.) dans la matiere ignée ou éthérée; d'où, comme de fon trône, il lançoit des feux vivifians fur toute la nature. Ceux qui voudront acquérir une plus grande connoiffance des fyftêmes, doivent lire l'excellent traité que M. l'abbé de Condillac en a donné. Il ne me refte plus qu'à parler de ceux qui ont pris parti, tantôt pour la mortalité, tantôt pour l'immortalité de l'ame.

## S. VIII.

#### De ceux qui ont cru l'ame mortelle & immortelle.

S I nous n'avons pas de preuves philosophiques de l'immortalité de l'ame, ce n'est certainement pas que nous ne soyons pas bien aises qu'elles nous manquent. Nous sommes tous naturellement portés à croire ce que nous souhaitons. L'amourpropre trop humilié de se voir prêt d'être anéanti, se flatte, s'enchante de la riante perspective d'un bonheur éternel. J'avoue moi-même que toute ma philosophie ne m'empêche pas de regarder la mort comme la plus triste nécessité de la nature, dont je voudrois pour jamais perdre l'affligeante idée. Je puis dire avec l'aimable abbé de Chaulieu :

## Plus j'approche du terme, & moins je le redoute: R 4

Digitized by Google

#### ABRÉGÉ

264

Par des principes fúrs, mon esprit affermi,
Content, persuadé, ne connoit plus le doute.
Des suites de ma fin je n'ai jamais frémi.
Et plein d'une douce espérance,
Je mourrai dans la constance;
Au sortir de ce trisse lieu,
De trouver un asyle, une retraite sure;
Ou dans le sein de la nature,
Ou bien dans les bras de mon dieu.

Cependant je cesse d'être en quelque sorte, toutes les fois que je pense que je ne serai plus. Passons en revue les opinions, ou les désirs des philosophes sur ce sujet. Parmi ceux qui ont sou-

philolophes fur ce lujet. Parmi ceux qui ont fouhaité que l'ame fût immortelle, on compte 1°. Seneque (*Epifl.* 107, &c. Quæfl. Nat. L. 7, &c.) 2°. Socrate. 3°. Platon, qui donne à la vérité (*in Phæd.*) une démonstration ridicule de ce dogme, mais qui convient ailleurs qu'il ne le croit vrai, que parce qu'il l'a oui dire. 4°. Ciceron, (*de Naturd Deorum*, L. 2.) quoiqu'il vacille, L. 3. dans fa propre doctrine, pour revenir à dire ailleurs qu'il affectionne beaucoup le dogme de l'immortalité, quoique peu vraisemblable. 5°. Pascal, parmi les modernes; mais fa maniere de raisonner (v. Pens. fur la Relig.) est peu digne d'un philosophe. Ce grand homme s'imaginoit avoir de la foi, & il n'avoit qu'envie de croire, mais sur

DES SYSTEMES. de légitimes motifs qu'il cherchoit . & chercheroit encore, s'il vivoit. Croire, parce qu'on ne risque rien, c'est comme un enfant, parce qu'on ne fait rien de ce qui concerne l'objet de la croyance. Le parti le plus sage est du moins de douter, pourvu que nos doutes servent à régler nos actions, & à nous conduire d'une maniere irréprochable, felon la raison & les loix. Le sage aime la vertu, pour la vertu méme.

Enfin les Stoïciens, les Celtes, les anciens Bretons, &c. défiroient tous que l'ame ne s'éteignît point avec le corps. Tout le monde, dit plaifamment Pomponace, ( de immort. anim. ) souhaite l'immortalité, comme un mulet désire la génération qu'il n'obtient pas.

Ceux qui ont pensé fans balancer, que l'ame étoit mortelle, sont en bien plus grand nombre. Bion se livre à toutes sortes de plaisanteries, en parlant de l'autre monde. Cesar s'en moque au milieu meme du fénat, au lieu de chercher à dompter l'hydre du peuple, & à l'accoutumer au frein néceffaire des préjugés. Lucrece, ( de Nat. rer. L. 3. ) Plutarque, &c. ne connoissent d'autre enfer, que les remords. Je fais, dit l'auteur d'Electre.

» Je fais que les remords d'un cœur né vertueux, » Souvent pour les ( crimes ) punir vont plus • loin que les Dieux.

#### Abrégé

Virgile ( Georg. ) fe moque du bruit (1) imaginaire de l'Acheron ; & il dit ( Eneid. L. 3. ) que les dieux ne fe mélent point des affaires des hommes.

Scilicet is fuperis labor eft, ea cura, quietos Sollicitat.

Lucrece dit la même chose.

266

Utque omnis per se divúm natura necesse est Immortali ævo summa cum pace fruatur, Semota à nostris rebus, sejunctuque longe; Nam privata dolore omni, privata periclis, Ipsa suis pollens opibus, nil indiga nostri, Nec bene promeritis gaudet, nec tangitur irâ.

En un mot tous les poëtes de l'antiquité, Homere, Hésiode, Pindare, Callimaque, Ovide, Juvenal, Horace, Tibulle, Catulle, Manilius, Lucain, Pétrone, Perse, &c. ont soulé aux pieds les craintes de l'autre vie. Moyse même n'en

 Felix qui potuit rerum cognoscere causas, Atque metus omnes & inexorabile fatum Subjecit pedibus, strepitumque Acherontis t

L'abbé de Chaulieu a très-bien paraphrasé ces vers.

DES SYSTEMES. 267 parle pas, & les Juifs ne l'ont point connue; ils attendent le Messie, pour décider l'affaire.

Hippocrate, Pline, Galien, en un mot tous les médecins Grecs, Latins & Arabes, n'ont point admis la diffinction des deux fubftances, & la plupart n'ont connu que la nature.

Diogene, Leucippe, Démocrite, Epicure, Lactance, les Stoïciens, quoique d'avis differens entr'eux fur le concours des atôm<sup>-</sup>s, fe font tous réunis fur le point dont il s'agit; & en général tous les anciens euffent volontiers adopté ces deux vers d'un poète français.

### Une heure après ma mort, mon ame évanouie,

#### Sera ce qu'elle étoit une heure avant ma vie.

Dicæarque, Afclépiade, ont regardé l'ame comme l'harmonie de toutes les parties du corps. Platon à la vérité foutient que l'ame est incorporelle, mais c'est comme faisant partie d'une chimere qu'il admet sous le nom d'ame du monde; & selon le même philosophe, toutes les ames des animaux & des hommes sont de même nature; & la difficulté de leurs fonctions ne vient que de la difference des corps qu'elles habitent.

Aristote dit aussi, que « ceux qui prétendent qu'il » n'y a point d'ame sans corps, & que l'ame n'est » point un corps, ont raison; car, ajoute-t-il, » l'ame n'est point un corps, mais c'est quelque » chose du corps. » Animam qui exissimant, neque fine corpore, neque corpus aliquod, bend opinantur : corpus enim non est, corporis autem est aliquid. ( de anim. text. 26. c. 2. ) Il entend bonnement la forme, ou un accident, dont il fait un étre séparé de la matiere. D'où l'on voit qu'il n'y a qu'à bien éplucher ceux d'entre les anciens qui paroissent avoir cru l'ame immatérielle, pour se convaincre qu'ils ne different pas des autres. Nous avons vu d'ailleurs qu'ils pensoient que la se fitualité étoit aussi bien un véritable attribut de la fubstance, que la matérialité meme : ainsi ils se ressentent tous.

Je ferai ici une réflexion. Platon définit l'ame, une effence fe mouvant d'elle-même, & Pythagore un nombre fe mouvant de lui-meme. D'où ils concluoient qu'elle étoit immortelle. Descartes en tire une conséquence toute opposée, tandis qu'Ariftote, qui vouloit combattre l'immortalité de l'ame, n'a cependant jamais fongé à nier la conclusion de ces anciens philosophes, & s'en est tenu seulement à nier fortement le principe, pour plusieurs raisons que nous supprimons, & qui sont rapportées dans Macrobe. Ce qui fait voir avec quelle confiance on a tiré en différens temps des mêmes principes, des conclusions contradictoires. O deliræ hominum mentes ! DES SYSTEMES. 269 Le système de la spiritualité de la matiere étoit encore fort en vogue dans les quatre premiers fiecles de l'église. On crut, jusqu'au concile de Latran, que l'ame de l'ensant étoit la production moyenne de celles du pere & de la mere. Ecoutons Tertullien : Animam corporalem profitemur, habentem proprium genus subflantiæ, & soliditatis, per quam quod & sentire & pati possi.... quid dicis cœlessem, quam unde cœlessem intelligas, non habes?.... caro atque anima simul siunt fine calculo temporis, atque fimul in utero etiam sigurantur.....minime divina res est, quoniam quidem mortalis.

Origene, St. Irenée, St. Justin martyr, Théophile d'Antioche, Arnobe, &c. ont pensé avec Tertullien que l'ame a une étendue formelle, comme depuis peu l'a écrit St. Hyacinthe.

St. Augustin penfe-t-il autrement ? lorsqu'il dit: Dum corpus animat, vitáque imbuit, anima dicitur: dum vult, animus: dum scientia ornata est, ac judicandi peritiam exercet, mens; dum recolit, ac reminiscitur, memoria: dum rasiocinatur, ac singula discernit, ratio: dum contemplationi insissit, spiritus: dum sentiendi vim obtinet, sensus est anima.

Il dit dans le même ouvrage (de anim.) 1°. que l'ame habite dans le fang, parce qu'elle ne peut vivre dans le fec: pourquoi? (admirez la fagacité de ce grand homme, & comme en certains temps on peut devenir tel à peu de frais ! ) parce que c'eft un esprit. 2°. Il avoue qu'il ignore fi les ames sont créées tous les jours, ou fi elles descendent par propagation, des peres aux enfants. 3°. Il conclut qu'on ne peut rien résoudre sur la nature de l'ame. Pour traiter ce sujet, il ne faut être ni théologien, ni orateur: il faut etre plus, philosophe.

Mais pour revenir encore à Tertullien; quoique les ames s'éteignent avec les corps, tout éteintes qu'elles sont, suivant cet auteur, elles se rallument, comme une bougie, au jugement dernier, & rentrent dans les corps ressurctivés, fans lesquels elles n'ont point souffert, ad perficiendum, & ad patiendum societatem carnis (anima) exposulat, ut tam plene per eam pati possit, quam sine ea plene agere non potuit. ( De resurr. L. 1. 98.) C'est ainsi que Tertullien imaginoit que l'ame pouvoit être tout ensemble mortelle & immortelle, & qu'elle ne pouvoit être immortelle, qu'autant qu'elle seroit matérielle. Peut-on ajuster plus fingulierement la mortalité, l'immortalité & la matérialité de l'ame, avec la réfurrection des corps ? Conor va plus loin ; ( Evangelium Medici ) il pouffe l'extravagauce jufqu'à entreprendre d'expliquer physiquement ce mystere.

Les scholastiques chrétiens n'ont pas pensé autrement que les anciens sur la nature de l'ame. Ils

270

DES SYSTEMES. 271 difent tous avec St. Thomas : anima est principium quo vivimus, movemur & intelligimus. « Vouloir » & comprendre, dit Goudin, sont aussi bien des » mouvemens matériels, que vivre & végéter ». Il ajoute un fait singulier, qui est, que dans un concile tenu à Vienne, sous Clément V, « l'autorité » de l'église ordonna de croire que l'ame n'est que » la forme substantielle du corps, qu'il n'y a point » d'idées innées, ( comme l'a pensé le même St. » Thomas) & déclara hérétiques tous ceux qui » n'admettoient pas la matérialité de l'ame ».

Raoul Fornier, professeur en droit, enseigne la même chose dans ses discours académiques sur l'origine de l'ame, imprimés à Paris en 1619 avec une approbation & des éloges de plusieurs docteurs en théologie.

Qu'on life tous les fcholastiques, on verra qu'ils ont reconnu une force motrice dans la matiere, & que l'ame n'est que la forme fubstantielle du corps. Il est vrai qu'ils ont dit qu'elle étoit une forme subsistante (Goudin, tom. II. p. 93-94.) ou qui subsistante (Goudin, tom. II. p. 93-94.) ou qui subsiste par elle-même, & vit indépendamment de la vie du corps. Delà ces *ensités* distinctes, ces *accidents abfolus*, ou plutôt absolument inintelligibles. Mais c'est une distinction évidemment frivole; car puisque les scholastiques conviennent avec les anciens, 1°. que les formes, tant simples

Digitized by Google

### AbréGé

272

que composes, ne sont que de simples attributs, ou de pures dépendances des corps : 2°. que l'ame n'est que la *forme*, ou *l'accident* du corps, ils ajourent en vain pour se masquer, ou se fauver de l'ennemi, les épithetes de *fubsistante*, ou *d'absolu* : il falloit auparavant pressent les conséquences de la doctrine qu'ils embrassionent, & la rejetter, s'il eût été possible, plutôt que d'y faire de ridicules restrictions. Car qui croira de bonne foi, que ce qui est matériel dans tous les corps animés, cesse de l'etre dans l'homme ? La contradiction est trop révoltante. Mais les scholassiques l'ont eux-mêmes sentie, plus que les théologiens, à l'abri desquels ils n'ont que voulu se mettre par ces détours & ces vains subterfuges.

Bayle dit dans fon dictionnaire, à l'article de Lucrece, « que ceux qui nient que l'ame foit » diftincte de la matiere, doivent croire tout » l'univers animé, ou plein d'ames: que les plantes » & les pierres même font des fubftances pen-» fantes; des fubftances qui peuvent bien ne pas » fentir les odeurs, ne pas voir les couleurs, ne » pas entendre les fons; mais qui doivent nécef-» fairement avoir des connoiffances dans l'hypo-» thefe des matérialiftes, ou des atomiftes; parce » que les principcs matéricls fimples, de quelque » nom qu'on les décore, n'ont rien de plus pré-» cieux que ceux qui forment une pierre ; & qu'en » conféquence DES SYSTEMES. 273 » conféquence ce qui pense dans un corps, doit, » penser dans un autre ».

Tel est le sophisme de Bayle sur une prétendue fubstance, à laquelle il est clair par cent & cent endroits de ses ouvrages, qu'il ne croyoit pas plus que la Motte le Vayer, & tant d'autres théologiquement perfiffleurs. Il faudroit avoir l'esprit bien faux & bien bouché, pour ne pas découvrir l'erreur de ce mauvais raisonnement. Ce n'est point la nature des principes solides des corps, qui en fait la variété, mais la diverse configuration de leurs atômes. Ainfi la diverse disposition des fibres des corps animés, qui sont faits d'élémens terrestres, collés fortement ensemble; celle des vaisseaux qui sont composés de fibres; des membranes qui sont vasculeuses, &c. produit tant d'esprits différens dans le regne animal, pour ne rien dire de la variété qui fe trouve dans la confiftance & le cours des liqueurs; derniere cause qui entre (pour sa moitié) dans la production des divers esprits, ou instincts dont je parle. Si les corps des autres regnes n'ont ni fentimens, ni penfées; c'est qu'ils ne sont pas organisés pour cela, comme les hommes & les animaux : semblables à une eau qui tantôt croupit, tantôt coule, tantôt monte, descend, ou s'élance en jet d'eau, fuivant les causes physiques & inévitables qui agissent sur elle. Un homme d'esprit en 🚲 fait, comme le cheval avec son fer tire du feu du

Tome I.

S

caillou. Il n'en doit pas être plus orgueilleux que cet animal. Les montres à répétition font de plus grand prix, & non d'une autre nature que les plus fimples.

Je finirai par une remarque sur l'opinion que les anciens avoient de la spiritualité & de la matérialité. Ils entendoient par l'une, un affemblage de parties matérielles, légeres & déliées, jusqu'à sembler en effet quelque chose d'incorporel, ou d'immatériel; & par l'autre, ils concevoient des parties pefantes, groffieres, vifibles, palpables. Ces parties matérielles, appercevables, forment tous les corps par leurs diverses modifications; tandis que les autres parties imperceptibles, quoique de même nature, constituent toutes les ames. Entre une substance spirituelle & une substance matérielle, il n'y a donc d'autre différence que celle qu'on met entre les modifications, ou les façons d'être d'une même substance : & selon la même idée, ce qui est matériel, peut devenir insensiblement spirituel, & le devient en effet. Le blanc d'œuf peut ici fervir d'exemple; lui, qui à force de s'atténuer & de s'affiner aux travers des filieres vasculeuses infiniment étroites du poulet, forme tous les esprits nerveux de cet animal. Eh ! que l'analogie prouve bien que la lymphe fait la même chofe daus l'homme ! Oferoit-on comparer l'ame aux esprits animaux, & dire qu'elle ne differe des

Digitized by Google

274

DES SYSTEMES. 275 corps, que comme ceux-ci different des humeurs groffieres, par le fin tiflu & l'extrême agilité de fes atômes?

C'en est affez, & plus qu'il ne faut sur l'immortalité de l'ame. Aujourd'hui c'est un dogme essentiel à la religion, autrefois c'étoit une question purement philosophique, comme le christianisme n'étoit qu'une secte. Quelque parti qu'on prit, on ne s'avançoit pas moins dans le facerdoce. On pouvoit croire l'ame mortelle, quoique spirituelle; ou immortelle, quoique matérielle. Aujourd'hui il est défendu de penser qu'elle n'est pas spirituelle, quoique cette spiritualité ne se trouve nulle part révélée. Et quand elle le seroit, il faudroit ensuite croire à la révélation, ce qui n'est pas une petite affaire pour un philosophe : hoc opus, hic labor est.

### FIN du Tome premier.





## TABLE

## DES MATIERES.

### Contenues dans le Tome I.

| ÉLOGE de la Mettrie.                     | Page       | i  |
|------------------------------------------|------------|----|
| Discours préliminaire.                   |            | I  |
| TRAITE DE L'AME.                         | (          | 55 |
| CHAP. I. Exposition de l'ouvrage.        | ibi        |    |
| CHAP. II. De la Matiere.                 | . (        | 58 |
| CHAP. III. De l'étendue de la matie      | ere. 7     | 70 |
| CHAP. IV. Des propriétés mécanique       |            | es |
| de la matiere, dépendantes de l'ét       |            | 72 |
| CHAP. V. De la puissance motrice de la s |            | 75 |
| CHAP. VI. De la faculté sensitive de la  | -          | ßr |
| CHAP. VII. Des formes substantielles     |            | 35 |
| CHAP. VIII. De l'ame végétative.         |            | 39 |
| CHAP. IX. De l'ame sensitive des ani     | imaux. g   | )2 |
| CHAP. X. Des facultés du corps qui se    | -          | nt |
| d l'ame sensitive.                       |            | 99 |
| §. I. Des sens.                          | Ic         | -  |
| §. II. Mécanisme des sensations.         | IC         | 2  |
| §. III. Loix des sensations.             | 10         | 6  |
| §. IV. Que les sensations ne font pa     | as connoît | re |
| la nature des corps, & qu'elles ch       |            |    |
| les organes.                             | 10         |    |
|                                          |            |    |

### TABLE

| §. V. Raifons anatomiques de la diversité     | dcs         |
|-----------------------------------------------|-------------|
| fenfations.                                   | 111         |
| §. VI. De la petitesse des idées.             | 113         |
| §. VII. Différens sieges de l'ame.            | 114         |
| §. VIII. De l'étendue de l'ame.               | 116         |
| §. IX. Que l'etre sensitif est par confèg     | uent        |
| matériel.                                     | 120         |
| §. X. De la mémoire.                          | 12 <b>2</b> |
| §. XI. De l'imagination.                      | 127         |
| §. XII. Des passions.                         | 133         |
| CHAP. XI. Des facultés qui dépendent de       | Tha-        |
| bitude des organes fenfitifs.                 | 140         |
| §. I. Des inclinations & des appétits.        | 141         |
| §. II. De l'instina.                          | 143         |
| §. III. Que les animaux expriment leurs       | idées       |
| pa <b>r le</b> s mémes fignes que nous.       | 147         |
| §. IV. De la pénétration & de la conception.  | 150         |
| CHAP. XII. Des affections de l'ame sensitive. | 152         |
| §. I. Les fensations, le discernement & les   | : CON-      |
| noisfances.                                   | ibid.       |
| §. II. De la volonté.                         | 156         |
| §. III. Du goût.                              | 160         |
| §. IV. Du génie.                              | 162         |
| §. V. Du sommeil & des réves.                 | 171         |
| §. VI. Conclusion sur l'étre sensitif.        | 175         |
| CHAP. XIII. Des facultés intelleduelles       | ou de       |
| Lame raisonnable.                             | 178         |

Digitized by Google

 $\mathbf{F}^{+}$ 

DES MATIERES.

| §. I. Des perceptions.                      | ibid.   |
|---------------------------------------------|---------|
| §. II. De la liberté.                       | 180     |
| §. III. De la réflexion, &c.                | 184     |
| §. IV. De l'arrangement des idées.          | 185     |
| §. V. De la méditation & de l'examen.       | 186     |
| §. VI. Du jugement.                         | 187     |
| CHAP. XIV. Que la foi seule peut fixer      | notre   |
| croyance fur la nature de l'ame raifonnable |         |
| CHAP. XV. Histoires qui confirment que      | toutes  |
| nos idées viennent des Sens.                | 20 I    |
| HIST. I. Du Sourd de Chartres.              | ibid.   |
| CIST. II. D'un homme fans idées morale      | s. 203  |
| HIST. III. De l'aveugle de Cheselden.       | ibid.   |
| HIST. IV. Methode d'Amman pour app          | rendre  |
| aux sourds à parler.                        | 206     |
| Réflexions sur l'éducation.                 | 215     |
| HIST. V. D'un enfant trouvé parmi des out   | rs. 217 |
| HIST: VI. Des hommes sauvages a             | •       |
| Satyres.                                    | 220     |
| §. VII. Belle conjecture d'Arnobe, qui s    | vient d |
| l'appui de tous ces faits.                  | 225     |
| Conclusion de l'ouvrage.                    | 228     |
| ABREGÉ DES SYSTEMES, pour facilite          | r l'in- |
| telligence du Traité de l'Ame.              | 231     |
| §. I. Descartes.                            | ibid.   |
| §. II. Mallebranche.                        | 237     |
| S. III. Leibnitz.                           | 242     |

•

ł

\_\_\_\_\_

TABLE DES MATIERES.

| § IV. Wolf.       |         | 247                |
|-------------------|---------|--------------------|
| §. V. Locke.      |         | 254                |
| §. VI. Boerhaave. | ,       | 258                |
| §. VII. Spinofa.  |         | 260                |
| §. VIII. De ceux  | qui ont | cru l'ame mortelle |
| & immortelle.     | -       | 263                |

## FIN de la Table du Tome premier.



<u>...</u>







•

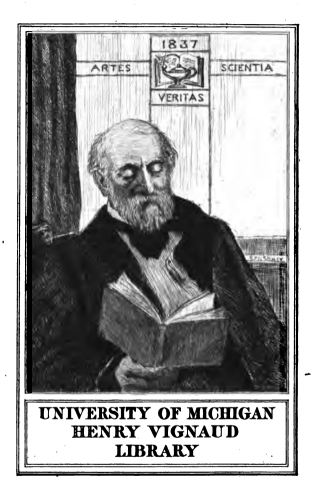


# **JNOT** CIRCULATE

Digitized by Google

· .





Digitized by GOOgle

